
 1 

Domenica della Santa Famiglia 2025 (A) 

 

Cari fratelli e sorelle,  

la preghiera iniziale della Santa Messa di oggi, Domenica 

della Santa Famiglia di Gesù, Maria e Giuseppe, ci offre una 

buona notizia. Il Signore Gesù, colui che preesiste quale Verbo 

di Dio all’origine stessa del mondo, Dio da Dio, luce da luce, Dio 

vero da Dio vero, ha voluto umiliarsi per appartenere alla 

famiglia umana.  

  Questa appartenenza noi oggi celebriamo, ancora nel 

cuore del mistero del Natale, sintonizzandoci con quello sguardo 

molteplice, polifonico, di quel nucleo di relazioni vitali che 

costituisce il grembo della nostra esistenza umana.  

Ricondotti davanti al presepio, veniamo immersi nel 

dialogo silenzioso degli sguardi con cui una madre guarda suo 

figlio, un padre guarda suo figlio e sanno bene che da lui loro 

sono guardati. 

La PdD, attraverso l’insegnamento di San Paolo ai 

Colossesi (3,12-21) ci insegna come due sono i rapporti 

fondamentali che, insieme, costituiscono la famiglia: il rapporto 

marito/moglie e il rapporto genitori/figli. I contenuti o le 

caratteristiche di questi due rapporti sono amore da una parte e 

sottomissione dall’altra tra marito e moglie; obbedienza da una 

parte e pazienza dall’altra, tra genitori e figli. 



 2 

Dei due rapporti il più importante è decisamente il primo, 

in quanto da esso dipende in gran parte anche il secondo, quello 

con i figli. Se due genitori non si amano tra di loro, nulla 

impedirà al bambino di crescere insicuro nella vita. Come suole 

succedere, purtroppo, se due genitori non si amano più tra di 

loro, ognuno riversa il suo proprio affetto sul figlio, cercando di 

legarlo inconsciamente a sé. Ma è questo che i bambini, i figli 

segretamente desiderano? Vogliono davvero essere amati con un 

amore diverso ed esclusivo, di eccezione, oppure desiderano che 

papà e mamma si amino tra loro e che li ammettano a questo 

amore, dal quale sono nati? L’interruzione di questo amore 

comporta il mancare della terra sotto i piedi dei figli.  

Amore e sottomissione. Il primo termine ci sta bene; un 

po' meno il secondo, stante il significato che la parola 

sottomissione riveste nella nostra società liquida. Possiamo 

capire san Paolo forse un poco condizionato dalla mentalità del 

suo tempo. Ma che faremo? Elimineremo dal suo insegnamento 

la parola sottomissione? Certamente no. La soluzione non è in 

questo, ma nel rendere reciproca la sottomissione tra marito e 

moglie, come reciproco deve essere l’amore. Amore reciproco e 

sottomissione reciproca. In tal modo la sottomissione si mostra 

come un aspetto e una esigenza dell’amore, dal momento che, 

per chi ama, sottomettersi all’oggetto del proprio amore non 

umilia, ma rende felici. Sottomettersi reciprocamente tra sposi 

significa tener conto della volontà del coniuge, del suo parere, 

della sua sensibilità, e non decidere da soli; significa sapere, a 

volte, rinunciare al proprio punto di vista. Insomma: ricordarsi 

che si è diventati “coniugi”, cioè, letteralmente, persone che sono 

sotto lo stesso giogo, quello dell’amore oblativo e reciproco, 

liberamente donato e accolto. 



 3 

«Dio creò l’uomo a sua immagine, a immagine di Dio li 

creò; maschio e femmina li creò» (Gn 1,27). La Bibbia, come si 

vede, pone uno stretto rapporto tra l’essere creati a “immagine di 

Dio” e l’essere “maschio e femmina”. E la somiglianza consiste 

nel fatto che Dio è sì unico e solo, ma non è solitario. L’amore 

esige comunione, scambio interpersonale tra un “io” e un “tu”. 

Per questo il Dio di Gesù Cristo, il Dio cristiano, è uno e trino. 

In lui coesistono unità e distinzione: unità di natura, di volere, di 

intenti, e distinzione di caratteristiche e di persone. In questo la 

coppia umana è immagine di Dio. 

La famiglia umana è dunque un riflesso della Trinità. 

Marito e moglie sono una carne sola, un cuore solo, un’anima 

sola, pur nella diversità di sesso e di personalità. Nella coppia si 

riconciliano tra loro unità e diversità. Gli sposi stanno difronte 

l’uno all’altro come un “io” e un “tu”, e stanno difronte al 

mondo, a cominciare dai propri figli, come un “noi”, quasi si 

trattasse di una sola persona, non più al singolare, ma al plurale. 

“Noi”, ossia “tua madre e io”, “tuo padre e io”. 

A fronte della problematica realtà della famiglia dei 

nostri tempi, va rilanciato questo potente annuncio, o, se si vuole, 

questo ideale della coppia, prima sul piano umano, poi su quello 

cristiano. I giovani hanno tutto il diritto di vedersi trasmettere dai 

grandi, degli ideali forti e non più scetticismo e cinismo. 

A questi ideali la fede cristiana apporta la possibilità di 

tradursi in pratica, in esperienza vissuta, non automaticamente, 

o magicamente, ma con la collaborazione dei singoli, in un 

cammino di apprendimento e di crescita. 

Alla natura si aggiunge la grazia. È il frutto del 

sacramento del matrimonio, che conferisce agli sposi la “grazia 



 4 

di stato”. Grazia di un amore redentivo, grazia di un amore 

santificante. Quel “di più” che viene dalla croce di Cristo, che 

non distrugge, o soppianta la natura umana, ma la eleva, la rialza, 

la risana e la fortifica, dando sempre nuova ragione per superare 

le difficoltà. 

Dire grazia e dire Spirito Santo significa dire la stessa 

cosa, in quanto lo Spirito Santo è il dono”, o meglio, il “donarsi” 

stesso di Dio. Nel momento in cui una coppia di sposi si apre 

all’azione dello Spirito Santo, egli comunica loro quanto lui 

stesso è, rinnovando in essi la capacità e la gioia di donarsi l’uno 

all’altro. 

Il segno di questa azione ineffabile e soave, carica di 

profumo di unzione battesimale, si nota quando ognuno smette 

di chiedersi: «Cosa c’è che mio marito/mia moglie potrebbe fare 

ancora per me e che ancora non fa?» e comincia invece a 

chiedersi: «Cosa c’è che potrei fare di più per mio marito/mia 

moglie, che ancora non faccio?». 

In tal modo il matrimonio viene santificato non per 

qualcosa che viene dall’esterno (il rito o l’acqua benedetta 

spruzzata sugli anelli), ma nel suo gesto più intimo. Non si vivrà 

più il momento della intimità come staccato o quasi nascosto da 

Dio, ma come un momento forte della presenza di Dio tra gli 

sposi e dell’amore di Dio per loro. È proprio così: nel donarsi 

l’uno all’altro gli sposi sono davvero “a immagine di Dio” in 

quanto riflettono quell’amore fecondo che regna nella Ss. 

Trinità: Quell’uno e due e tre che sempre vive e regna sempre in 

tre e ’n due e ’n uno, non circunscritto, e tutto circunscrive 

(Dante, Paradiso, XIV). 



 5 

Carissimi sposi, questo disegno di Dio vi chiama, ancora 

una volta, a vivere la “novità” dell’amore, attraverso l’umile 

conversione del cuore e la santità della vita, segnata dalla 

sofferenza della croce quotidiana e dalla speranza della 

risurrezione. Rispondendo al progetto di Dio su di voi, vogliate 

impegnavi come famiglia a svolgere quei compiti così urgenti 

nel mondo di oggi: l’educazione alla libertà liberata da Cristo, ad 

un solido senso morale, alla fede e agli autentici valori umani e 

cristiani. A voi famiglie è affidato il compito della 

evangelizzazione e della catechesi, con la testimonianza dei 

valori evangelici nell’ambito della più ampia comunità sociale: 

la promozione della giustizia sociale, l’aiuto fattivo ai poveri e 

agli oppressi. Con la benedizione e il sostegno della Santa 

Famiglia di Nazareth, possiate attuare tutto questo perseverando 

nella preghiera comune e nella liturgia, sorgenti della grazia 

divina. 

Sia questa la vostra missione giubilare, sia questa la 

nostra speranza, al compimento dell’Anno Santo, e che la 

speranza cristiana, lungi dal confondervi, cresca vieppiù in voi, 

rendendovi generativi di quell’amore di Dio che è stato riversato 

abbondantemente nei nostri cuori per mezzo dello Spirito Santo 

che ci è stato dato (Cf Rm 5,1-5). 

E che Maria, l’umile fanciulla di Nazareth vi sia di 

conforto e guida: Ipsa propitia pervenis. 

Così sia. 


