
 1 

SUSSIDIO BIBLICO 
COMMENTI BIBLICI DEI TESTI LITURGICI DELLE DOMENICHE 

DI QUARESIMA E PASQUA 2026  
a cura di d. Giuseppe De Virgilio 

 
 

 

 
 
 
 
 

UN METODO PERSONALE PER PREGARE IL TESTO 
 

Rileggi personalmente la pagina biblica con il seguente metodo in otto punti: 
 

1. mi raccolgo immaginando il luogo dove Gesù sta operando e la situazione 

2. chiedo allo Spirito Santo nella preghiera di comprendere la profondità delle parole e di «fare l’incontro» con Dio nella 

pagina biblica 

3. mi fermo su alcune parole/espressioni che sollecitano maggiormente la mia attenzione e la mia vita in questo momento; 

4. mi chiedo perché sento di entrare in dialogo con Dio attraverso questa concreta espressione e quale situazione della mia vita 

sta richiamando 

5. sento che Dio vuole aiutarmi in questa particolare situazione e che Lui si rivela Dio di amore, di perdono e di speranza 

6. lo contemplo nel volto di Gesù così come questa pagina me lo rappresenta 

7. mi affido a Lui e gli chiedo di rinnovare me stesso e il mio impegno cristiano 

8. scelgo di vivere un atto/comportamento concreto in relazione a quanto ho meditato 



 2 

PERCORSO DELLE LECTIO  
E INDICAZIONI METODOLOGICHE 

 
 

Il percorso si articola in 14 lectio divine, cadenzate secondo un ritmo settimanale.  
Indichiamo schematicamente la possibile tempistica, i testi biblici e il tema. 
 
 

 
 
1. sett. 22-28/02/2026   Mt 4,1-11   Non di solo pane 
2. sett. 01-07/03/2026   Mt 17,1-9   Alzatevi e non temete 
3. sett. 08-14/03/2026   Gv 4,1-42   Lacqua viva 
4. sett. 15-21/03/2026   Gv 9,5-42   La luce del mondo 
5. sett. 22-28/03/2026   Gv 11,1-44   La risurrezione di Lazzaro 
6. sett. 29/03-04/04/2026  Fil 2,6-11   Kenosi ed esaltazione 
7. sett. 05-11/04/2026   Gv 20,1-18   [Pasqua]  La tomba vuota 
8. sett. 12-18/04/2026   Gv 20,19-31   La fede di Tommaso 
9. sett. 19-25/04/2026   Lc 24,13-35   Il risorto a Emmaus 
10. sett. 26/04-02/05/2026  Gv 10,1-10   Io sono il buon pastore 
11. sett. 03-09/05/2026  Gv 14,1-12   Via, verità e vita 
12. sett. 10-16/05/2026  Gv 14,15-21   Il Paraclito 
13. sett. 17-23/05/2026  Mt 28,16-20  [Ascensione] Io sono con voi 
14. sett. 24-30/05/2026  At 2,1-13      [Pentecoste] Colmati di Spirito Santo 
 
 
 
-  Il percorso inizia nella settimana che precede l’inizio del tempo di Quaresima e prosegue per tutto 
il tempo di Quaresima e di Pasqua fino alla Solennità della Pentecoste. 
 
- La scelta preferenziale è quella di seguire i testi delle domeniche, prevalentemente il Vangelo o – 
in qualche caso – le letture qualificanti la Solennità prevista. 
 
 

- La presentazione dei brani tematici è articolata in 6 parti, segnalati da icone: 
 

A) IL TESTO BIBLICO:       &   
B) BREVE CONTESTUALIZZAZIONE E SPIEGAZIONE:   ? 
C) SPUNTI PER LA MEDITAZIONE:                   Æ  
D) ALCUNE DOMANDE PER LA RIFLESSIONE:    f 
E) PAROLE-CHIAVI PER AIUTARE A PREGARE CON IL TESTO:   * 
F) SALMO DI RIFERIMENTO PER «PREGARE IL TESTO»    ' 

 
 

NOTA: 
 

- Il sussidio è pensato per aiutare a sviluppare e applicare il messaggio del testo evangelico alla 
situazione delle comunità. Non vuole rispondere a tutte le domande bibliche, né fornire una 
documentazione completa a livello esegetico-teologico.  
- Sarà compito delle comunità utilizzare al meglio la proposta, ampliando la presentazione dei 
testi, la meditazione e proponendo le applicazioni che si riterranno opportune; 
- il salmo finale è stato scelto sulla base dei collegamenti tematici con il testo di riferimento e 
può essere pregato personalmente o comunitariamente. 

settimana dell’incontro     testo biblico                  tema                       



 3 

1. NON DI SOLO PANE 
1. sett. 22-28/02/2026  

 
&    IL TESTO BIBLICO  MT 4,1-11 
 

4,1 Allora Gesù fu condotto dallo Spirito nel deserto per esser tentato dal diavolo. 2 E 
dopo aver digiunato quaranta giorni e quaranta notti, ebbe fame. 3 Il tentatore allora 
gli si accostò e gli disse: «Se sei Figlio di Dio, di' che questi sassi diventino pane». 4 Ma 
egli rispose: «Sta scritto: Non di solo pane vivrà l'uomo, ma di ogni parola che esce dalla 
bocca di Dio». 5 Allora il diavolo lo condusse con sé nella città santa, lo depose sul 
pinnacolo del tempio 6 e gli disse: «Se sei Figlio di Dio, gettati giù, poiché sta scritto: Ai 
suoi angeli darà ordini a tuo riguardo, ed essi ti sorreggeranno con le loro mani perché 
non abbia a urtare contro un sasso il tuo piede». 7 Gesù gli rispose: «Sta scritto anche: 
Non tentare il Signore Dio tuo». 8 Di nuovo il diavolo lo condusse con sé sopra un monte 
altissimo e gli mostrò tutti i regni del mondo con la loro gloria e gli disse: 9 «Tutte 
queste cose io ti darò, se, prostrandoti, mi adorerai». 10 Ma Gesù gli rispose: «Vattene, 
satana! Sta scritto: Adora il Signore Dio tuo e a lui solo rendi culto». 11 Allora il diavolo 
lo lasciò ed ecco angeli gli si accostarono e lo servivano. 

 
? BREVE CONTESTUALIZZAZIONE E SPIEGAZIONE 
 
- Il racconto delle tentazioni è riportato per intero in Mt e Lc, mentre è citato in Mc. Fermiamoci ad 
analizzare il testo matteano. La ricostruzione della narrazione di Mt 4,1-11 è così articolata: nei vv. 
1-2  vi è la presentazione dei protagonisti: Gesù che digiuna per quaranta giorni e quaranta notti, il 
diavolo che lo tenta e il contesto del deserto. Nei vv. 3-10 si colloca il dialogo delle tre tentazioni e 
nel v. 11 la conclusione che descrive l’allontanamento del diavolo e la venuta degli angeli. 
- Nella scena introduttiva domina il tema del «deserto», senza alcuna determinazione geografica. 
L’evangelista finalizza il soggiorno di Gesù nel deserto all’esperienza delle tentazioni: il Signore è 
sottoposto alla prova della sua figliolanza divina, alla verifica dell’obbedienza al Padre. 
L’esperienza della tentazione non appartiene solo all’esordio del ministero, bensì accompagna la 
predicazione di Gesù (cf. Mt 16,1; 19,3; 22,18.35).  
- Il «digiuno nel deserto» appartiene alla pratica della tradizione religiosa antica che indica in questa 
privazione dell’essenziale la dipendenza dell’uomo da Dio, datore di vita (cf. Dt 8,3). L’evangelista 
sottolinea che Gesù digiuna per «quaranta giorni e notti», ponendo in stretta connessione la figura 
del Cristo con quella di Mosè al Sinai (Es 34,28; Dt 9,9) e con la successiva missione del profeta 
Elia sull’Horeb (1Re 19,8).  
- Allo stesso modo del popolo (cf. Is 63,14) anche il Signore è condotto dallo Spirito nella 
solitudine del deserto. Dunque Gesù «rifà il cammino del deserto» segnato dalla tentazione e dalla 
sfiducia di Israele: assume su di sé la debolezza e i peccati del suo popolo, caduto molte volte nella 
solitudine e nella incredulità. Alla fine, proprio nel momento di maggiore bisogno e di stanchezza, il 
tentatore si accosta (il diavolo è denominato con tre espressioni: diavolo [separatore], tentatore e 
Satana). 
- Osserviamo il dialogo delle tre tentazioni, che indicano tre sequenze del dramma, disposte in 
ordine decrescente secondo il Deuteronomio (8,3; 6,16.13) e rilette nella successione narrativa del 
cammino dell’esodo: a) la tentazione del pane (vv.3-4) evoca la manna nel deserto (cf. Es 16); b) la 
tentazione del tempio (vv. 5-7) ricorda l’episodio dell’acqua dalla roccia (cf. Es 17,2-7); c) la 
tentazione del potere (vv. 8-10) richiama il tema del dono della terra (cf. Dt 34,1-4). 
- Una chiave di lettura delle tre tentazioni è senz’altro il modello messianico proposto dal diavolo a 
Gesù: un messianismo «orizzontale», che si contrappone alla paternità di Dio. Nella prima 
tentazione si fa leva sul tema della liberazione dalla schiavitù economico-sociale del popolo. Gesù 
viene provocato dal tentatore a vivere un messianismo di tipo socio-economico, sullo sfondo delle 
attese e delle aspettative giudaiche, mediante avvenimenti prodigiosi e miracolistici (cf. At 21,38). 



 4 

La fame nel deserto del mondo deve essere sfamata con una trasformazione prodigiosa di pietre in 
pane: solo così Gesù può mostrare di essere «Figlio di Dio». 
-  La risposta del Signore è un appello alla centralità della promessa di Dio: «non di solo pane vive 
l’uomo» (cf. Dt 8,3). Gesù insegna a rimettere Dio al primo posto, dando fiducia solo alla sua 
provvidenza. Il giusto che vive la fede nell’attesa della venuta del Cristo non può che seguire questa 
strada, superando la tentazione del miracolismo e di una visione religiosa spettacolare e meramente 
esteriore. 
- La seconda tentazione riguarda la sfera sacrale del tempio e del sacerdozio, contestualizzati nella 
città santa di Gerusalemme. Il demonio spinge Cristo ad avvalersi della copertura religiosa  
(citazione di Sal 91,11-12) per «servirsi di Dio» e controllarlo. Anche il popolo di Israele volle 
tentare il Signore nel deserto con la magia e i miracoli (cf. Dt 32,15-18; il peccato tipico richiamato nella 
tradizione ebraica della tentazione a Massa e Meriba»: cf. Dt 9,22; 32,51; 33,8; Sl 78,18; 95,8; 106,32). 
- La risposta di Gesù al demonio è perentoria: Non tentare il Signore Dio tuo! (cf. Dt 6,16): la 
conversione al Signore passa attraverso l’abbandono fiducioso nella sua provvidenza e non sopporta 
un messianismo pretestuoso ed arrogante, travestito da segni sacerdotali e templari. 
- L’ultima tentazione è quella del potere politico sul mondo, che richiama la lotta insurrezionalista 
nella regione palestinese. Già nella tradizione messianica dell’AT al messia sono promessi i regni 
della terra (Sal 2,6.8; 110,1-2). La condizione posta dal tentatore è profondamente idolatrica, che ha 
come conseguenza l’infedeltà radicale a Dio, unico Signore. Ma Gesù comanda al demonio di 
riconoscere l’unico Dio (shemah Israel in Dt 6,5.13; cf. Es 32,1), indicando la via della fedeltà al 
Padre, come unica strada per la realizzazione delle promesse di salvezza. Sul monte della 
tentazione, come nuovo Mosè, Gesù riafferma l’unica signoria della storia: quella di Dio, a cui solo 
dobbiamo volgere lo sguardo adorante. 
- Nel deserto, luogo della prova, Gesù vince le tentazioni affidandosi completamente 
nell’obbedienza filiale al Padre. Allo stesso modo egli insegna a noi, che camminiamo nel deserto 
delle nostre giornate, ad affidarci alla promessa di Dio e alla sua misericordia. L’esito positivo della 
triplice tentazione viene messo in rilievo con l’allontanamento del diavolo (v.10) e con la presenza 
degli angeli che si mettono a «servizio del Figlio» (v.11). 
- La pagina iniziale delle tentazioni rimanda alla grande ed ultima del Getsemani (Mt 26,36-56), 
preludio della passione di Cristo. In questa luce l’obbedienza al Padre si fa completa, mediante la 
consegna di se stesso alla morte in croce (cf. Fil 2,6-11). 
 
Æ     SPUNTI PER LA MEDITAZIONE 
 
- Il racconto delle tentazioni di Gesù non va considerato come un «incidente iniziale» del ministero 
pubblico del Signore, bensì come lo stile mediante il quale il credente deve vivere nel mondo. 
- Ci collochiamo anche noi, mossi dallo Spirito nel contesto del deserto. E’ singolare questa 
situazione: Gesù, ricevuto il Battesimo, avrebbe dovuto apparire in tutta la sua gloria agli uomini, 
magari, con una strategia vincente e gloriosa. Invece no: «quel Figlio amatissimo» viene sottoposto 
alla grande tentazione da parte di Satana. Ricordiamo l’ammonizione del saggio nel Siracide: 
«Figlio, se ti presenti per servire il Signore, prepàrati alla tentazione» (Sir 2,1). 
- Spicca l’immagine del deserto. Il deserto, luogo inospitale, invivibile, che fin dall’Antico 
Testamento accompagna con la sua presenza il cammino dei credenti: Adamo sperimenta la 
solitudine (Gen 2-3); Abramo è nella prova (Gen 22); Israele vive il peccato (Es 16); la 
predicazione profetica e l’annuncio messianico si realizzano nel cambiamento del deserto in 
giardino (Is 35). Il deserto ti richiama l’essenziale, la verità di te stesso e della tua vita, ti consente 
di purificare il tuo cuore per ascoltare la Parola di Dio e rifare alleanza con Lui (Es 24). Il deserto è 
una «zona di mezzo», tra te e Dio, tra il tuo territorio e la terra promessa: sei chiamato a passare 
attraverso il deserto! 
- Quando si è soli, si sperimenta la lotta contro Satana, che avviene dentro noi stessi: dunque il vero 
nemico è dentro di noi e siamo chiamati a fare i conti con lui. Al centro della pagina matteana c’è la 
figura di Gesù: chi è per noi oggi Gesù? Le tentazioni subite e superate ci aiutano a «riscoprire» il 
volto «agonico» del Figlio. Gesù è colui che lotta per Dio! 



 5 

- Se guardiamo alla tre tentazioni possiamo individuare una serie di correlazioni per comprendere la 
dinamica spirituale: l’uomo è segnato da queste tre fondamentali esigenze che diventano per lui un 
assoluto. Il pane indica il bene economico che può trasformarsi in un idolo a cui sottomettiamo la 
nostra volontà; il pinnacolo del tempio è l’uso e la strumentalizzazione del sacro per controllare e 
sottomettere gli altri; la proposta del potere sul monte altissimo, che sovrasta i regni della terra è 
l’espressione del dominio anziché di servizio e della donazione agli altri. 
- La pagina ci aiuta a cogliere la dimensione «agonica» del cristianesimo: dopo aver contemplato il 
mistero del Natale e la vita della Santa Famiglia di Nazaret, siamo invitati ad entrare in un cammino 
spirituale che ci vede pienamente impegnati a lottare per la fede e la verità. La nostra unione con il 
Padre e il nostro impegno costruire la comunità non devono mai venire meno nelle scelte 
quotidiane. Dio non ci abbandona nel nostro cammino vero di Lui: egli ci sostiene in ogni momento 
della vita, soprattutto nell’ora della prova. 
 
f ALCUNE DOMANDE PER LA RIFLESSIONE 
 
- La pagina delle tentazioni va considerata come l’ora della prova a cui nessuno può sottrarsi: sei 
consapevole dell’importanza della prova «che matura» il tuo cuore? Come vivi le prove della tua 
vita? 
- Considerando le «tentazioni» che Satana rivolge a Gesù, mentre è debole ed affamato, quali sono 
le tentazioni più ricorrenti nella tua vita? Quali sono le tentazioni più frequenti nelle nostre 
comunità? 
- La tentazione demoniaca tende a «dividere» il Figlio dal Padre: se Gesù avesse accolto l’invito di 
Satana avrebbe «costruito» una propria divinità escludendo il Padre. Ma Gesù ci dimostra l’unione 
profonda con il Padre. Guardando la nostra vita possiamo dire di vivere la tensione verso l’unità? 
Come costruiamo l’unità nella nostra famiglia, con i nostri vicini, in rapporto alla nostra comunità? 
 
* PAROLE-CHIAVI PER AIUTARE A PREGARE CON IL TESTO 
Fermati a meditare su alcune parole-chiave della pagina evangelica: 
 

fu condotto dallo Spirito nel deserto / esser tentato dal diavolo / ebbe fame; pane-pietre-
parola / «Se sei Figlio di Dio» / Non di solo pane vivrà l'uomo / Non tentare / prostrandoti, 
mi adorerai» / Vattene, satana! / Adora il Signore Dio tuo / il diavolo lo lasciò / gli angeli  

 
 
' SALMO DI RIFERIMENTO PER «PREGARE IL TESTO»  

Salmo 90 
 

1 Tu che abiti al riparo dell'Altissimo e dimori all'ombra dell'Onnipotente, 2 di' al Signore: 
«Mio rifugio e mia fortezza, mio Dio, in cui confido». 3 Egli ti libererà dal laccio del 
cacciatore, dalla peste che distrugge. 4 Ti coprirà con le sue penne sotto le sue ali troverai 
rifugio. 5 La sua fedeltà ti sarà scudo e corazza; non temerai i terrori della notte né la freccia 
che vola di giorno, 6 la peste che vaga nelle tenebre, lo sterminio che devasta a mezzogiorno. 
7 Mille cadranno al tuo fianco e diecimila alla tua destra; ma nulla ti potrà colpire.  



 6 

2. ALZATEVI E NON TEMETE 
2. sett. 01-07/03/2026 

 
&    IL TESTO BIBLICO  MT 17,1-9 
 

17,1 Sei giorni dopo, Gesù prese con sé Pietro, Giacomo e Giovanni suo fratello e li 
condusse in disparte, su un alto monte. 2 E fu trasfigurato davanti a loro; il suo volto 
brillò come il sole e le sue vesti divennero candide come la luce. 3 Ed ecco apparvero 
loro Mosè ed Elia, che conversavano con lui. 4 Pietro prese allora la parola e disse a 
Gesù: «Signore, è bello per noi restare qui; se vuoi, farò qui tre tende, una per te, una 
per Mosè e una per Elia». 5 Egli stava ancora parlando quando una nuvola luminosa li 
avvolse con la sua ombra. Ed ecco una voce che diceva: «Questi è il Figlio mio 
prediletto, nel quale mi sono compiaciuto. Ascoltatelo». 6 All'udire ciò, i discepoli 
caddero con la faccia a terra e furono presi da grande timore. 7 Ma Gesù si avvicinò e, 
toccatili, disse: «Alzatevi e non temete». 8 Sollevando gli occhi non videro più nessuno, 
se non Gesù solo. 9 E mentre discendevano dal monte, Gesù ordinò loro: «Non parlate 
a nessuno di questa visione, finché il Figlio dell'uomo non sia risorto dai morti».  
 

 
? BREVE CONTESTUALIZZAZIONE E SPIEGAZIONE 
 
- La scena della trasfigurazione in Mt 17,1-13 va letta in collegamento con la rivelazione sulla via di 
Cesarea di Filippo (Mt 16,13-20) e l’insegnamento di Gesù rivolto ai discepoli (17,21-28). La scena 
è posta in stretta relazione all’evento del Getsemani (cf. Mt 26,38-46), dove i discepoli dormono e 
non riescono a vegliare con il Signore. L’evangelista sottolinea tutta l’inadeguatezza dei tre 
discepoli (come nel Getsemani), il loro sbalordimento, la loro debolezza nella fede, l’immagine di 
una comunità che è in difficoltà. 
- Gesù prende solo tre discepoli; Pietro, Giacomo e Giovanni (che saranno con lui nel Getsemani) e 
li conduce sul «monte alto» (il simbolo dell’incontro con il mistero trascendente di Dio). v. 2: «fu 
trasfigurato» (metemorphōthē), la sottolineatura del «passivo divino» per indicare l’opera del Padre 
nei riguardi di Gesù. Il motivo del «volto» che brilla come il sole e le vesti (rievocazione della 
teofania dell’AT). L’evangelista sottolinea la centralità del Cristo, tra Mosè ed Elia (legge e 
profeti). La particolarità narrativa: le vesti sono bianchissime, mentre l’esperienza dei discepoli 
diventa «oscura».  La fatica di «entrare» nel mistero della fede cristologia (i discepoli salgono sul 
monte, ma nel cuore restano nella valle!) 
- Pietro, che aveva compiuto il suo atto di fede nell’episodio di Cesarea di Filippo, ora interviene 
per chiedere di fare tre tende (il simbolismo della festa delle capanne; l’idea di preservare lo 
splendore trascendente). L’intervento di Dio nei segni della nuvola (ombra) che avvolge i 
protagonisti e nelle parole: «questi è il figlio mio, amatissimo, nel quale mi sono compiaciuto». 
L’invito finale ad «ascoltare», evoca la teofania del Sinai, dopo la consegna della Legge a Mosè: il 
popolo è invitato ad ascoltare e a confermare l’alleanza con Yhwh. La nuova legge è la stessa 
persona di Cristo, centro della Bibbia (Mosè ed Elia). 
- Gesù incoraggia i tra apostoli, li conforta e li invita a continuare il cammino verso la valle: il 
Tabor è solo una tappa del grande ministero che essi dovranno esercitare nella loro vita. v.9: 
l’ingiunzione del silenzio sull’evento è accompagnata dalla ripetuta e martellante domanda 
sull’identità di Gesù a cui segue quella sulla figura di Elia: identificato con Giovanni Battista. 
 
Æ     SPUNTI PER LA MEDITAZIONE 
 
- La Trasfigurazione è il preludio della gloria e un’anticipazione della venuta gloriosa alla fine dei 
tempi come re universale ed eterno di Gesù. Dall’analisi del testo emerge come il racconto è tutto 
orientato alla risurrezione di Gesù. Esso termina con la raccomandazione da parte di Gesù verso i 
suoi discepoli di mantenere il silenzio (v. 9). La risurrezione, naturalmente, presuppone la morte. 



 7 

Gesù assicura ai suoi discepoli che egli non vedrà la corruzione del sepolcro perché risorgerà. Li 
invita, dunque, a non temere quando giungerà l’ora del suo Mistero pasquale, perché egli entrerà per 
sempre nella Gloria. La trasfigurazione è proposta dall’evangelista come un’anticipazione e un 
preludio della risurrezione.  
- Il messaggio principale che emerge dal brano della trasfigurazione è di confermare la confessione 
di Cesarea consacrando la rivelazione di Gesù, come Figlio dell’Uomo sofferente e glorioso, che 
nella propria morte e risurrezione realizza e porta a pienezza tutte le Scritture. La pericope 
racchiude in sé anche altri significati: rivela la persona di Gesù, Figlio diletto e trascendente, come 
colui che possiede la gloria stessa di Dio; presenta Gesù e la sua parola come la nuova legge; 
anticipa e prefigura l’avvenimento pasquale, che, per la via della croce, introdurrà Cristo nella piena 
manifestazione della sua gloria e della sua dignità filiale; sostiene i discepoli di Cristo nella loro 
partecipazione al mistero della croce; questo evento ricorda anche a noi cristiani che siamo già 
incorporati al mistero della Pasqua mediante il battesimo che siamo chiamati fin d’ora ad essere 
sempre più trasfigurati dall’azione del Signore. 
- Come gli altri discepoli, essi sono testimoni della missione e del destino di Gesù avendone avuto 
esperienze particolari: sono testimoni del suo potere sulla morte con il dono della vita alla figlia di 
Giairo (Mt 9,18-26) e della sua angoscia mortale nel Getsemani, in cui il Messia li invita a vegliare 
e a pregare insieme a lui per non cadere in tentazione (26,37). C’è da sottolineare che tra i dodici, 
Pietro riveste un ruolo preminente. Egli è il portavoce del gruppo e ne rappresenta i pensieri e le azioni.  
- Elia e Mosè: Secondo la tradizione biblica, questi due grandi testimoni, rappresentano: Elia i 
profeti e Mosè la legge, entrambi sono anche in stretto rapporto con il monte. Elia fa esperienza con 
il suo Dio riconoscendolo in modo particolare sul monte Oreb, quando gli si manifesta nel 
mormorio di un vento leggero; Mosè invece, lo riconosce sul monte Sinai, quando gli vengono 
consegnate le tavole della legge. Ora sono presenti con Gesù sul monte Tabor.  
- La figura profetica di Elia ha anche una rilevanza escatologica in quanto, come ci descrive il libro 
dei Re, viene portato in cielo da Dio senza morire. Secondo il profeta Malachia, infatti, sarebbe 
ritornato prima della fine del mondo. Secondo Malachia, il ritorno di Elia doveva precedere la 
venuta del grande e terribile giorno del Signore. Come poteva Gesù risorgere dai morti se prima non 
veniva Elia? Era questa la domanda che rendeva perplessi i discepoli. Gesù insiste sul fatto che la 
sua passione e la sua morte precederanno la sua risurrezione. Elia è già venuto: l’affermazione 
indirettamente identifica Elia con Giovanni Battista, quindi egli preannuncia l’apparizione finale di 
Gesù, il Figlio dell’Uomo. Anche la figura di Mosè è molto importante all’interno di questo 
scenario che il brano della trasfigurazione ci offre. Infatti, Mosè richiama la figura di Gesù, quando 
scendendo dal Sinai «la pelle del suo viso era diventata raggiante, poiché aveva conversato con 
lui» (Es 34,29). È la stessa sorte che accade al Messia ed è come se il Cristo con questa 
manifestazione vuole portare a compimento tutto l’antico testamento. 
- In definitiva la trasfigurazione occupava un posto importante nella vita e nell’insegnamento della 
Chiesa primitiva. Ne sono testimonianze le narrazioni dettagliate dei Vangeli e il riferimento 
presente nella seconda lettera di Pietro (2Pt 1,16-18). Per i tre apostoli il velo era caduto: essi stessi 
avevano visto ed udito. Proprio questi tre apostoli sarebbero stati, più tardi, al Getsemani, testimoni 
della sofferenza di nostro Signore. L’Incarnazione è al centro della dottrina cristiana. Possono 
esserci molti modi di rispondere a Gesù, ma per la Chiesa uno solo è accettabile. Gesù è il Figlio 
Unigenito del Padre, Dio da Dio, Luce da Luce, Dio vero da Dio vero. La vita cristiana è una 
contemplazione continua di Gesù Cristo. Nessuna saggezza umana, nessun sapere possono 
penetrare il mistero della rivelazione. Solo nella preghiera possiamo tendere a Cristo e cominciare a 
conoscerlo.  “È bello per noi stare qui”, esclama Pietro, il quale “non sapeva infatti che cosa dire, 
poiché erano stati presi dallo spavento”. La fede pone a tacere la paura, soprattutto la paura di aprire 
la nostra vita a Cristo, senza condizioni. Tale paura, che nasce spesso dall’eccessivo attaccamento ai 
beni temporali e dall’ambizione, può impedirci di sentire la voce di Cristo che ci è trasmessa nella Chiesa. 
 
f ALCUNE DOMANDE PER LA RIFLESSIONE 
 



 8 

- Salire la montagna implica un’ascesa verso Dio. Come vivo il mio cammino di purificazione 
e di conversione? La Quaresima è un’opportunità per conoscere il Signore e rimanere con 
Lui: accolgo nel cuore la sua Parola? Mi rendo disponibile a rivedere la mia vita? 

- La conferma della fede di Pietro: Tu sei il Cristo, rappresenta un punto di arrivo ma anche 
un punto di partenza. Puoi affermare anche tu di aver raggiunto il tuo punto di arrivo nella 
fede?  

- Vivi un equilibrio sano nella tua esperienza religiosa? Come costruire le relazioni con gli 
altri? Sei capace di collaborare al progetto di Dio?  

- C’è nella tua vita un giusto rapporto tra servizio e preghiera, azione e contemplazione? 
 
* PAROLE-CHIAVI PER AIUTARE A PREGARE CON IL TESTO 
Fermati a meditare su alcune parole-chiave della pagina evangelica: 
 

li condusse in disparte / un alto monte / fu trasfigurato / il suo volto brillò / Mosè ed Elia,  
è bello per noi restare qui / una nuvola luminosa / «Questi è il Figlio mio prediletto / 
Ascoltatelo / grande timore / «Alzatevi e non temete» 
 
 

' SALMO DI RIFERIMENTO PER «PREGARE IL TESTO»  
Salmo 41 
 
2 Come la cerva anela ai corsi d'acqua, così l'anima mia anela a te, o Dio. 
3 L'anima mia ha sete di Dio, del Dio vivente: quando verrò e vedrò il volto di Dio? 
4 Le lacrime sono mio pane giorno e notte, mentre mi dicono sempre: «Dov'è il tuo Dio?». 
5 Questo io ricordo, e il mio cuore si strugge: attraverso la folla avanzavo tra i primi 
fino alla casa di Dio, in mezzo ai canti di gioia di una moltitudine in festa. 
6 Perché ti rattristi, anima mia, perché su di me gemi? Spera in Dio: ancora potrò lodarlo, 
lui, salvezza del mio volto e mio Dio. 7 In me si abbatte l'anima mia; perciò di te mi ricordo 
dal paese del Giordano e dell'Ermon, dal monte Misar. 8 Un abisso chiama l'abisso al 
fragore delle tue cascate; tutti i tuoi flutti e le tue onde sopra di me sono passati. 9 Di giorno 
il Signore mi dona la sua grazia, di notte per lui innalzo il mio canto: la mia preghiera al Dio 
vivente. 



 9 

3. L’ACQUA VIVA 
3. sett. 08-14/03/2026 

 
& IL TESTO BIBLICO Gv 4,5-42 
 

5Giunse così a una città della Samaria chiamata Sicar, vicina al terreno che Giacobbe 
aveva dato a Giuseppe suo figlio: 6qui c’era un pozzo di Giacobbe. Gesù dunque, 
affaticato per il viaggio, sedeva presso il pozzo. Era circa mezzogiorno. 7Giunge una 
donna samaritana ad attingere acqua. Le dice Gesù: «Dammi da bere». 8I suoi 
discepoli erano andati in città a fare provvista di cibi. 9Allora la donna samaritana gli 
dice: «Come mai tu, che sei giudeo, chiedi da bere a me, che sono una donna 
samaritana?». I Giudei infatti non hanno rapporti con i Samaritani. 10Gesù le 
risponde: «Se tu conoscessi il dono di Dio e chi è colui che ti dice: “Dammi da bere!”, tu 
avresti chiesto a lui ed egli ti avrebbe dato acqua viva». 11Gli dice la donna: «Signore, 
non hai un secchio e il pozzo è profondo; da dove prendi dunque quest’acqua viva? 
12Sei tu forse più grande del nostro padre Giacobbe, che ci diede il pozzo e ne bevve lui 
con i suoi figli e il suo bestiame?». 13Gesù le risponde: «Chiunque beve di quest’acqua 
avrà di nuovo sete; 14ma chi berrà dell’acqua che io gli darò, non avrà più sete in 
eterno. Anzi, l’acqua che io gli darò diventerà in lui una sorgente d’acqua che zampilla 
per la vita eterna». 15«Signore – gli dice la donna –, dammi quest’acqua, perché io non 
abbia più sete e non continui a venire qui ad attingere acqua». 16Le dice: «Va’ a 
chiamare tuo marito e ritorna qui». 17Gli risponde la donna: «Io non ho marito». Le 
dice Gesù: «Hai detto bene: “Io non ho marito”. 18Infatti hai avuto cinque mariti e 
quello che hai ora non è tuo marito; in questo hai detto il vero». 19Gli replica la donna: 
«Signore, vedo che tu sei un profeta! 20I nostri padri hanno adorato su questo monte; 
voi invece dite che è a Gerusalemme il luogo in cui bisogna adorare». 21Gesù le dice: 
«Credimi, donna, viene l’ora in cui né su questo monte né a Gerusalemme adorerete il 
Padre. 22Voi adorate ciò che non conoscete, noi adoriamo ciò che conosciamo, perché la 
salvezza viene dai Giudei. 23Ma viene l’ora – ed è questa – in cui i veri adoratori 
adoreranno il Padre in spirito e verità: così infatti il Padre vuole che siano quelli che lo 
adorano. 24Dio è spirito, e quelli che lo adorano devono adorare in spirito e verità». 
25Gli rispose la donna: «So che deve venire il Messia, chiamato Cristo: quando egli 
verrà, ci annuncerà ogni cosa». 26Le dice Gesù: «Sono io, che parlo con te».  
27In quel momento giunsero i suoi discepoli e si meravigliavano che parlasse con una 
donna. Nessuno tuttavia disse: «Che cosa cerchi?», o: «Di che cosa parli con lei?». 28La 
donna intanto lasciò la sua anfora, andò in città e disse alla gente: 29«Venite a vedere 
un uomo che mi ha detto tutto quello che ho fatto. Che sia lui il Cristo?». 30Uscirono 
dalla città e andavano da lui.  
31Intanto i discepoli lo pregavano: «Rabbì, mangia». 32Ma egli rispose loro: «Io ho da 
mangiare un cibo che voi non conoscete». 33E i discepoli si domandavano l’un l’altro: 
«Qualcuno gli ha forse portato da mangiare?». 34Gesù disse loro: «Il mio cibo è fare la 
volontà di colui che mi ha mandato e compiere la sua opera. 35Voi non dite forse: 
“Ancora quattro mesi e poi viene la mietitura”? Ecco, io vi dico: alzate i vostri occhi e 
guardate i campi che già biondeggiano per la mietitura. 36Chi miete riceve il salario e 
raccoglie frutto per la vita eterna, perché chi semina gioisca insieme a chi miete. 37In 
questo infatti si dimostra vero il proverbio: uno semina e l’altro miete. 38Io vi ho 
mandati a mietere ciò per cui non avete faticato; altri hanno faticato e voi siete 
subentrati nella loro fatica».  
39Molti Samaritani di quella città credettero in lui per la parola della donna, che 
testimoniava: «Mi ha detto tutto quello che ho fatto». 40E quando i Samaritani giunsero 
da lui, lo pregavano di rimanere da loro ed egli rimase là due giorni. 41Molti di più 



 10 

credettero per la sua parola 42e alla donna dicevano: «Non è più per i tuoi discorsi che 
noi crediamo, ma perché noi stessi abbiamo udito e sappiamo che questi è veramente il 
salvatore del mondo».  

 
? BREVE CONTESTUALIZZAZIONE E SPIEGAZIONE 
 
- In questa pagina si presenta l’incontro tra Gesù e una donna samaritana. Si tratta di una pagina 
esemplare che ci permette di scrutare il «cuore» e di entrare nel mistero dell’adorazione di Dio e 
della conversione a Lui. Il simbolo che domina questa scena è il pozzo di Giacobbe, nella località di 
Sicar (Gv 4,4). L’immagine del pozzo comporta una serie di messaggi e di riferimenti all’Antico 
Testamento: esso contiene l’acqua e permette la vita ad Agar e a suo figlio Ismaele cacciati da 
Abramo (Gen 21,19). L’immagine ritorna nel contesto dell’incontro con alcune donne: Isacco 
incontra Rebecca al pozzo (Gen 24), Giacobbe incontra Rebecca (Gen 29), Mosè conosce le figlie 
di Raguel presso un pozzo nel paese di Madian. Nel cammino del deserto Dio concede a Mosè e al 
popolo l’acqua viva e la sicurezza di un pozzo per abbevera tutta la gente (cf. Nm 21).  
- Il motivo del «pozzo» è presente nella vita di numerosi personaggi biblici (Davide e i profeti), così 
come ritorna nella preghiera salmica di Israele. Nel contesto giovanneo il pozzo diventa lo scenario 
reale e simbolico del dialogo tra Gesù e la donna, tra la «sete» del Signore e quella della donna. 
Cerchiamo l’acqua «viva», cioè l’acqua che proviene da una sorgente e che porta la vita. Entriamo 
anche noi in questo incontro e condividiamo con la samaritana il desiderio di conoscere il mistero di 
Dio per adorarlo «in spirito e verità». - Il brano da analizzare si può suddividere in tre grandi scene 
dettate dagli incontri e dai dialoghi che Gesù ha con i differenti personaggi: la samaritana, i 
discepoli e i samaritani. La sezione si apre con un’introduzione che ha lo scopo di contestualizzare 
l’avvenimento e si chiude con alcuni versetti di transizione con il brano che segue. Seguiamo la 
seguente articolazione: vv. 1-7a: introduzione; vv. 7b-26: Gesù incontra la samaritana; vv. 27-38: 
Gesù è raggiunto dai discepoli; vv. 39-42: Gesù e i samaritani; vv. 43-45: transizione. Ogni 
segmento del dialogo è quindi caratterizzato da voci tematiche e dalla terminologia corrispondenti, 
che analizzeremo nel paragrafo dedicato all’esegesi.  
Si può infine notare, che tra il primo e il secondo quadro, si può individuare una sezione di 
transizione nei vv; 27-30 in cui c’è l’arrivo dei discepoli e la partenza della samaritana.   
La centralità cristologica di Gv 4: 
- I dati del testo vanno collocati nella prospettiva della rivelazione della persona di Gesù come 
«messia», a partire dal contesto di Gv 2-4, che presenta dopo la purificazione del tempio, l’incontro 
con tre personaggi: un giudeo (Gv 3); una samaritana (Gv 4); un pagano (Gv 4), che simboleggiano 
tre tipi di accesso alla fede. 
- Principali aspetti letterari: 
vv. 1-7a: il viaggio si Gesù in Samaria. La Samaria considerata dai Giudei una regione eretica. La 
stanchezza di Gesù e la presenza del pozzo di Giacobbe. L’evangelista segnala anche l’ora precisa 
(ora sesta). C’è una corrispondenza simbolica con il Golgota (ora, spossatezza, sete, ecc. cf Gv 
19,13s)? C’è un sottofondo comune con la storia di alcuni patriarchi (Abramo, Giacobbe, Mosè, 
ecc.). 
- vv. 7b-26: il dialogo con la samaritana 
- La funzione rivelativa del testo e il dialogo con una «donna» (samaritana) vv. 7-9 
- La richiesta di Gesù e la sua rivelazione:  
 

- v. 10 
se tu conoscessi il dono di Dio                      il dono 
 e chi è che ti dice           la persona  
             «dammi da bere»  il desiderio              dinamica della rivelazione di Gesù 
 tu lo avresti pregato        la persona 
             e ti avrebbe dato l’acqua viva          il dono 
 
- Il simbolismo dell’acqua/dono di Dio e l’incomprensione della samaritana (vv. 11-15) 



 11 

- L’antitesi tra l’immagine del pozzo (acqua stantia) e quella della sorgente (l’acqua «viva»); 
L’allusione all’episodio di Gn 26,18-32.  Il superamento dell’AT e la centralità del dono di Dio in 
Cristo («l’acqua che io darò diventerà in lui fonte di acqua zampillante per la vita eterna»).  
- Il valore simbolico dell’acqua nel IV vangelo: Cana / Nicodemo / Betzata / Festa delle 
Capanne / Cieco nato / la lavanda dei piedi / Ho sete / il costato trafitto.  
- v. 15: la richiesta della samaritana e l’inizio del cammino di fede.  
vv. 16-19: Gesù è «profeta». La vita matrimoniale della donna e la questione religiosa 
dell’«adorazione sul monte» Garizim (benedizione) ed Ebal (maledizione) (cf. Dt 27,4-8). 
- La risposta di Gesù: invito a cambiare prospettiva religiosa. Lo schema rivelatorio: 

credimi donna   …viene l’ora…né a Gerusalemme, né su questo monte… 
              …viene l’ora ed è adesso                   

            i veri adoratori 
       adoreranno il Padre  
  in spirito e verità   
  il Padre cerca tali adoratori       dinamica della vita spirituale – dimensione trinitaria 
  Dio è Spirito 
  e i suoi adoratori 
  devono adorarlo 
  In spirito e verità 
- v. 25: La domanda della samaritana: v. 26: la rivelazione di Gesù. Spirito e verità: «Spirito di 
verità» 
vv. 27-38: il dialogo con i discepoli  
- Due movimenti: i discepoli che ritornano / la donna che lascia la brocca e va ad annunciare il 
messia. Vv. 31-34: il cibo di Gesù – la volontà e l’opera del Padre. vv. 35-38: il simbolismo della 
«messe» e della mietitura, allude all’evangelizzazione dei popoli lontani (come i samaritani) e di 
peccatori (come la donna). 
vv. 39-42: La fede dei samaritani 
- La logica dell’evangelizzazione; il racconto della vita; l’incontro personale con Gesù. 
v. 42: risposta della fede personale, che annuncia l’apertura del vangelo verso i popoli lontani. I 
samaritani hanno incontrato personalmente il Signore ed hanno creduto per averlo visto 
direttamente, senza mediazioni. 
 
Æ     SPUNTI PER LA MEDITAZIONE 

 
- Dopo aver avuto un dialogo di alto tenore teologico con Gesù, la donna intuisce l’identità di Gesù 
che le si rivela, fino alla vetta dello svelamento della divinità (“Io sono”). Diventa, quindi, ponte di 
evangelizzazione per il suo popolo, fino a che esso viene condotto alla fede, attraverso l’incontro 
con Gesù stesso. In questo contesto il dato dei cinque mariti difficilmente ha senso se preso alla 
lettera (sarebbe più plausibile in quella cultura religiosa il fatto che un uomo che avesse avuto 5 
concubine), mentre assume il suo carattere teologico come discorso simbolico sull’alleanza (e 
quindi sull’infedeltà-idolatria).  
- Gesù va in Samaria, la terra “altra”, per affrontare e sanare le antiche divisioni e per integrare nella 
nuova alleanza non soltanto quelli che non la conoscevano, ma coloro che erano stati infedeli 
all’antica. Nessuno è e può essere escluso dal regno universalista del Salvatore del mondo. Una 
donna universalmente rappresenta proprio i disprezzati ed esclusi “altri”, non soltanto nell’antico 
Israele ma anche lungo tutta la storia; ella non soltanto viene inclusa, bensì viene ingaggiata con 
rispetto, anzi le viene chiesto un dono (acqua) così che possa riceverne uno più grande (acqua viva); 
le sue legittime domande, anche le sue obiezioni, sono accolte e vi si risponde integralmente. 
- La samaritana viene resa a pieno diritto partecipe della propagazione del regno universalista del 
Salvatore del mondo. L’incontro con Cristo si fa contagioso diventa testimonianza. Le barriere del 
giudaismo sono crollate; l’episodio apre all’universalità della Chiesa, per via della conversione dei 



 12 

samaritani. Inoltre si tratta del primo racconto che prefigura l’universalismo cristiano e la possibilità 
di conversione dei peccatori.  
- Gesù è definito dai samaritani “salvatore del mondo”: assistiamo ad una escalation nei suoi titoli. 
Sōtēr era un appellativo proprio dei sovrani, dei re, quindi qui troviamo categorie più larghe per la 
caratterizzazione di Cristo: “L’appellativo «salvatore» dato a Gesù, al termine dell’itinerario di 
fede, rappresenta il vertice di tutti quelli precedenti: profeta e Cristo. Egli come rivelatore e inviato 
definitivo di Dio, pur nella continuità delle attese salvifiche della storia ebraica, è destinato 
all’intera umanità” 
- Segnaliamo gli aspetti centrali della pagina giovannea attraverso i seguenti punti: La rivelazione 
della persona/missione di Gesù («Chi è Gesù»?): v. 10: «se tu sapessi» / v. 42 («noi sappiamo»). La 
graduale esperienza della fede della samaritana: Gesù è straniero |! Gesù è profeta | Gesù è Messia 
rivelatore | Gesù è salvatore del mondo. Il dono dell’acqua viva (pozzo/sorgente). Viva: in un 
doppio senso: che proviene da dentro (interiorizzazione) e che suscita la «vita eterna»; 
- La dimensione religiosa dell’uomo non più istituzionalizzata in un luogo e in un tempo e in un 
gruppo etnico, ma aperta al mistero trinitario e all’eternità. La pagina giovannea è un grande 
esempio di riscoperta battesimale della fede: un cammino di fede per coloro che sono lontani e che 
hanno perso il senso di Dio. Si tratta di una esperienza fortemente pedagogica e rappresentativa: a) 
andare verso Gesù con la domanda nel cuore; b) incontrare Gesù e lasciarsi stupire dalla sua 
richiesta; c) accogliere il suo messaggio e la sua proposta;  d) riscoprire l’amore del Padre e la forza 
dello Spirito Santo in noi. Da un atteggiamento di costrizione ad uno di attrazione: passare dalla 
legge dell’AT alla novità del NT. La pagina della samaritana ci permette di fare un altro passo di 
conversione nel cammino quaresimale. 
 
f ALCUNE DOMANDE PER LA RIFLESSIONE 
 
- Il simbolo cristologico dell’acqua che disseta: Gesù è l’acqua viva. Stai scoprendo questa esigenza 
nella tua vita? Chi può rendere piena la tua ricerca di Dio? 
- La donna straniera e peccatrice dà il senso della dispersione, del peccato e della fragilità: come 
vivi le tue fragilità? Cerchi aiuto per uscire fuori dalla schiavitù del peccato? Di cosa senti 
maggiormente bisogno? 
- Il dialogo con Gesù: la donna fa un cammino di ricerca, si apre ad un incontro. Come vivi il tuo 
incontro con Dio e con la sua Parola?  
- La donna lascia la brocca al pozzo e va ad annunciare a tutti il Signore: senti anche tu il bisogno di 
evangelizzare e testimoniane l’incontro con Colui che ti salva? 
 
* PAROLE-CHIAVI PER AIUTARE A PREGARE CON IL TESTO 
Fermati a meditare su alcune parole-chiave della pagina evangelica: 

 
«Dammi da bere» / giudeo / «Se tu conoscessi il dono di Dio / ti avrebbe dato acqua viva» / 
da dove prendi dunque quest’acqua viva? / sete / non avrà più sete in eterno   sorgente / 
dammi quest’acqua / «Va’ a chiamare tuo marito e ritorna qui» / «Io non ho marito» / 
questo hai detto il vero» / vedo che tu sei un profeta! / su questo monte / Gerusalemme / il 
Padre / i veri adoratori / in spirito e verità / Dio è spirito / «So che deve venire il Messia, 
chiamato Cristo: / «Sono io, che parlo con te» 

 
 
' SALMO DI RIFERIMENTO PER «PREGARE IL TESTO»  

Salmo 124 
 

Se il Signore non fosse stato per noi – lo dica Israele –, 2se il Signore non fosse stato per noi, 
quando eravamo assaliti, 3allora ci avrebbero inghiottiti vivi, quando divampò contro di noi 



 13 

la loro collera. 4Allora le acque ci avrebbero travolti, un torrente ci avrebbe sommersi; 
5allora ci avrebbero sommersi acque impetuose. 6Sia benedetto il Signore, che non ci ha 
consegnati in preda ai loro denti. 7Siamo stati liberati come un passero dal laccio dei 
cacciatori: il laccio si è spezzato e noi siamo scampati. 8Il nostro aiuto è nel nome del 
Signore: egli ha fatto cielo e terra.  



 14 

4. LA  LUCE DEL MONDO 
4. sett. 15-21/03/2026 

 
& IL TESTO BIBLICO Gv 9,1-41 

 

1Passando, vide un uomo cieco dalla nascita 2e i suoi discepoli lo interrogarono: 
«Rabbì, chi ha peccato, lui o i suoi genitori, perché sia nato cieco?». 3Rispose Gesù: «Né 
lui ha peccato né i suoi genitori, ma è perché in lui siano manifestate le opere di Dio. 
4Bisogna che noi compiamo le opere di colui che mi ha mandato finché è giorno; poi 
viene la notte, quando nessuno può agire. 5Finché io sono nel mondo, sono la luce del 
mondo». 6Detto questo, sputò per terra, fece del fango con la saliva, spalmò il fango 
sugli occhi del cieco 7e gli disse: «Va’ a lavarti nella piscina di Siloe» – che significa 
Inviato. Quegli andò, si lavò e tornò che ci vedeva. 8Allora i vicini e quelli che lo 
avevano visto prima, perché era un mendicante, dicevano: «Non è lui quello che stava 
seduto a chiedere l’elemosina?». 9Alcuni dicevano: «È lui»; altri dicevano: «No, ma è 
uno che gli assomiglia». Ed egli diceva: «Sono io!». 10Allora gli domandarono: «In che 
modo ti sono stati aperti gli occhi?». 11Egli rispose: «L’uomo che si chiama Gesù ha 
fatto del fango, mi ha spalmato gli occhi e mi ha detto: “Va’ a Siloe e làvati!”. Io sono 
andato, mi sono lavato e ho acquistato la vista». 12Gli dissero: «Dov’è costui?». 
Rispose: «Non lo so». 13Condussero dai farisei quello che era stato cieco: 14era un 
sabato, il giorno in cui Gesù aveva fatto del fango e gli aveva aperto gli occhi. 15Anche i 
farisei dunque gli chiesero di nuovo come aveva acquistato la vista. Ed egli disse loro: 
«Mi ha messo del fango sugli occhi, mi sono lavato e ci vedo». 16Allora alcuni dei farisei 
dicevano: «Quest’uomo non viene da Dio, perché non osserva il sabato». Altri invece 
dicevano: «Come può un peccatore compiere segni di questo genere?». E c’era dissenso 
tra loro. 17Allora dissero di nuovo al cieco: «Tu, che cosa dici di lui, dal momento che ti 
ha aperto gli occhi?». Egli rispose: «È un profeta!». 18Ma i Giudei non credettero di lui 
che fosse stato cieco e che avesse acquistato la vista, finché non chiamarono i genitori di 
colui che aveva ricuperato la vista. 19E li interrogarono: «È questo il vostro figlio, che 
voi dite essere nato cieco? Come mai ora ci vede?». 20I genitori di lui risposero: 
«Sappiamo che questo è nostro figlio e che è nato cieco; 21ma come ora ci veda non lo 
sappiamo, e chi gli abbia aperto gli occhi, noi non lo sappiamo. Chiedetelo a lui: ha 
l’età, parlerà lui di sé». 22Questo dissero i suoi genitori, perché avevano paura dei 
Giudei; infatti i Giudei avevano già stabilito che, se uno lo avesse riconosciuto come il 
Cristo, venisse espulso dalla sinagoga. 23Per questo i suoi genitori dissero: «Ha l’età: 
chiedetelo a lui!». 24Allora chiamarono di nuovo l’uomo che era stato cieco e gli 
dissero: «Da’ gloria a Dio! Noi sappiamo che quest’uomo è un peccatore». 25Quello 
rispose: «Se sia un peccatore, non lo so. Una cosa io so: ero cieco e ora ci vedo». 
26Allora gli dissero: «Che cosa ti ha fatto? Come ti ha aperto gli occhi?». 27Rispose 
loro: «Ve l’ho già detto e non avete ascoltato; perché volete udirlo di nuovo? Volete 
forse diventare anche voi suoi discepoli?». 28Lo insultarono e dissero: «Suo discepolo 
sei tu! Noi siamo discepoli di Mosè! 29Noi sappiamo che a Mosè ha parlato Dio; ma 
costui non sappiamo di dove sia». 30Rispose loro quell’uomo: «Proprio questo stupisce: 
che voi non sapete di dove sia, eppure mi ha aperto gli occhi. 31Sappiamo che Dio non 
ascolta i peccatori, ma che, se uno onora Dio e fa la sua volontà, egli lo ascolta. 32Da che 
mondo è mondo, non si è mai sentito dire che uno abbia aperto gli occhi a un cieco 
nato. 33Se costui non venisse da Dio, non avrebbe potuto far nulla». 34Gli replicarono: 
«Sei nato tutto nei peccati e insegni a noi?». E lo cacciarono fuori.  
35Gesù seppe che l’avevano cacciato fuori; quando lo trovò, gli disse: «Tu, credi nel 
Figlio dell’uomo?». 36Egli rispose: «E chi è, Signore, perché io creda in lui?». 37Gli disse 
Gesù: «Lo hai visto: è colui che parla con te». 38Ed egli disse: «Credo, Signore!». E si 



 15 

prostrò dinanzi a lui.  
39Gesù allora disse: «È per un giudizio che io sono venuto in questo mondo, perché 
coloro che non vedono, vedano e quelli che vedono, diventino ciechi». 40Alcuni dei 
farisei che erano con lui udirono queste parole e gli dissero: «Siamo ciechi anche noi?». 
41Gesù rispose loro: «Se foste ciechi, non avreste alcun peccato; ma siccome dite: “Noi 
vediamo”, il vostro peccato rimane».  

 
? BREVE CONTESTUALIZZAZIONE E SPIEGAZIONE 
 
- Il vangelo giovanneo riassume in una scena la grande tematica della «riconciliazione» attraverso la 
categoria cristologica della «luce del mondo»: si tratta del miracolo della guarigione del cieco nato. 
Fin dal prologo si afferma che «Dio è vita e luce» (Gv 1,4) e si descrive il contrasto tra la luce e le 
tenebre. Tale affermazione viene ripresa nel decorso dell’intera narrazione evangelica, che colloca 
gli oppositori di Gesù tra coloro che rappresentano le tenebre. E’ chiara la simbologia che sottostà a 
questa presentazione: il Figlio di Dio rivela di essere la luce del mondo mediante il segno (cosmico) 
del dono della vista al cieco nato e nello stesso tempo pone in evidenza la gravità del peccato e 
l’esigenza della riconciliazione e della fede nuova.  
- La concentrazione dei verbi vedere/conoscere rende questo brano un testo programmatico della 
vita spirituale e del messaggio della conversione del cuore. La vicenda del cieco nato, i personaggi 
che vi intervengono e soprattutto il contrasto tra luce e tenebre permette di comprendere e di 
interpretare la dimensione esistenziale del «peccato» e la forza della «riconciliazione».  
- La dinamica narrativa del brano si articola in alcuni momenti: l’incontro tra Gesù e il cieco nato e 
la guarigione del cieco (vv. 1-7); la discussione tra i vicini e i conoscenti del miracolato (vv. 8-12); 
seguono tre interrogatori: i farisei interrogano il cieco sanato (vv. 13-17); i «giudei» interrogano i 
genitori (vv. 18-23) e di nuovo l’uomo risanato (vv. 24-34). Il testo si conclude descrivendo il 
secondo incontro con Gesù, la risposta di fede dell’uomo risanato che diviene discepolo di Gesù e 
l’ammonizione ai farisei (vv. 35-41). 
- Il brano intero è racchiuso dalla grande inclusione formata dal nesso intimo tra «peccato» e 
«cecità». In Gv 9,1s. questa disgrazia fisica è posta dai discepoli in dipendenza dal peccato, mentre 
in Gv 9,41 il Signore evidenzia come il peccato è frutto dell’incredulità e della cecità spirituale dei 
farisei. Questa inclusione indica il messaggio dominante dell’intera pericope: la cecità fisica 
dell’uomo è posta in antitesi con la cecità spirituale dei giudei; così mentre il cieco è guarito e 
riacquista la vista, i giudei, che ritengono di vedere, vengono giudicati ciechi nella loro cecità 
spirituale, incapaci di «riconoscere» il dono di Dio. 
- E’ utile osservare la rotazione narrativa dei protagonisti intorno a Gesù: nel passo iniziale è Gesù 
che discute con i suoi discepoli (vv. 1-7), segue il cieco guarito e la folla (vv. 8-12); dal v.13 
appaiono i farisei che interrogano sia il cieco che i suoi genitori (vv. 13-34); infine si descrive 
l’incontro determinante tra Gesù e il cieco e la condanna dei farisei (vv. 35-41). Il racconto propone 
simbolicamente la dinamica della ricerca e del riconoscimento dell’opera di Dio mediante un 
discernimento graduale dei personaggi (cieco, genitori, folla, lettore). Il percorso concettuale 
diventa un vero e proprio atto giudiziale: esso inizia con la considerazione giuridica del peccato 
secondo l’idea del principio retribuzionista (legalistico), si esplica nella serie di interrogatori e nel 
giudizio di illiceità del segno compiuto da Gesù e si conclude con la centralità dell’atto di fede e del 
riconoscimento del Cristo «luce del mondo». 
- La simbologia del segno miracoloso evidenzia ulteriori messaggi teologici: l’azione del Cristo con 
la saliva e il fango (cf. l’uso della saliva in Mc 7,33;8,23) sottolineata dall’evangelista ben quattro 
volte indica, secondo la casistica ebraica, un’azione proibita nei giorni festivi: Gesù compie un atto 
che contrasta la legge del riposo sabbatico. L’idea del fango potrebbe avere un valore simbolico in 
riferimento al modello della creazione, alludendo così all’opera della «nuova creazione» che si 
compie con l’incarnazione del Figlio di Dio. Il termine Siloe significa «inviato» ed assume nel 
contesto una forte valenza cristologica: Gesù è l’inviato del Padre nel quale i ciechi riacquistano la 



 16 

vista, mentre i veggenti vengono accecati nella loro incredulità. Dagli interrogatori è possibile 
constatare come la deposizione del cieco guarito sia semplice e lineare, a differenza dei suoi giudici 
che di fronte al fatto incontestabile della sua guarigione si dividono e giudicano «peccatore» il 
Cristo per aver violato il sabato.  
- Dapprima per il cieco Gesù era solo un uomo straordinario, ma dopo essere stato rinnegato dai 
genitori paurosi e cacciato dalla sinagoga, il cieco guarito diventa discepolo ed insinua la domanda 
del discepolato anche tra i farisei (Gv  9,27). Il cieco guarito, con la sua graduale apertura alla luce, 
confessa solennemente la sua fede nell’origine divina del Maestro che gli ha aperto gli occhi. Non 
solo egli «conosce» perché inizia a vedere, ma vi è un secondo passo decisivo: egli «riconoscere» 
perché inizia a credere (Gv 9,38). Cristo luce del mondo illumina l’uomo nel suo peccato e lo 
redime. Il messaggio ha una stretta relazione con Gv 3 e il relativo tema del battesimo.  
 
Æ     SPUNTI PER LA MEDITAZIONE 
 
- Il primo messaggio è dato dal contrasto tra fede ed incredulità. La fede consiste in un processo di 
illuminazione che nasce dal cuore dell’uomo, mentre l’incredulità fotografa la situazione di «cecità»  
e di tenebrosità in cui giace l’essere umano che non accoglie la luce. Il brano giovanneo mostra 
attraverso il suo dinamismo interno l’ostinazione dei farisei, i quali si ritenevano veggenti e guide 
del popolo di Dio, pur vivendo nelle tenebre dell’incredulità. Ora questa cecità non è riservata ai 
soli farisei, essa si estende all’uomo di ogni tempo accecato da mode e false sapienze, incapace di  
schiudersi di fronte al mistero di Dio. 
- Cogliamo un tema comune della riflessione umana: il valore teologico della malattia, il problema 
del senso della sofferenza e il ruolo del principio della retribuzione. Gesù non offre una soluzione 
definitiva alla domanda dei suoi discepoli, ma indica una strada nuova: nella vita di ogni singolo 
uomo si realizza la manifestazione dell’opera di Dio. La vicenda del cieco risanato va interpretata 
anche sotto l’aspetto della ricerca di identità. Il segno della vista implica un bisogno di identità, 
invocato da tutti gli attori della scena: i discepoli, la folla, i genitori, i farisei.  
- La descrizione narrativa dei termini che indicano il campo visivo allude ad un ulteriore aspetto: la 
capacità de discernimento, del giudizio e della scelta di vita. In questo senso il brano giovanneo 
risulta efficace nell’evidenziare l’importanza del discernimento che deve nascere da una reale 
esigenza di ricerca e da un confronto personale ed esistenziale. Il vedere è anzitutto un «vedere 
dentro» di sé, leggere la propria storia alla luce di un incontro determinante, pervenire ad un 
giudizio che deve poter coinvolgere «tutto se stessi», la propria vita passata e presente. 
- Un elemento determinante è costituito dall’uso della categoria di peccato/peccatore. Il racconto di 
Gv 9 collega l’immagine della cecità con il tema de peccato (amartia) e della rivelazione di Dio. La 
domanda sul senso del peccato collegato alla cecità trova nella storia di fede dell’uomo risanato una 
risposta: è Gesù che libera l’uomo dal peccato e lo rende alla vita piena e luminosa, mentre la legge rimane 
inefficace per la salvezza dell’uomo e si trasforma in strumento di accusa e di condanna per i farisei.  
- Il segno cristologico della “luce” rivela la ricchezza delle motivazioni pedagogiche del testo. 
Essere chiamati a “vivere con tutto se stessi” l’incontro con Cristo richiede un impegno a conoscersi 
e a lasciarsi illuminare dalla Luce di Dio. Per i credenti si tratta di un forte appello alla 
responsabilità del discernimento e della verità, necessario soprattutto nel contesto problematico 
della realtà odierna della comunicazione.  Il riferimento al sacramento della riconciliazione, sempre 
più necessario per il cammino di ricerca e di accompagnamento, richiede da parte di ciascuno una 
presa di coscienza del superamento di concezioni legalistiche e dell’assunzione responsabile 
dell’impegno di riscoprire e di saper vivere l’incontro con il Dio misericordioso che illumina la vita 
e la strada degli uomini. Sia la dimensione personale che comunitaria della vita cristiana risultano 
essenzialmente vocazionali. La rivelazione della luce che splende nelle tenebre (Gv 1,5) non è mai 
indifferente per l’uomo, che è chiamato a prendere posizione di fronte al Cristo. 
 
f ALCUNE DOMANDE PER LA RIFLESSIONE 



 17 

 
- La scena ci fa entrare nel simbolo della cecità e della notte: il cieco di Gerusalemme è l’immagine 
dell’uomo che soffre nella solitudine e nell’indigenza. E’ l’immagine dell’uomo del nostro tempo. 
Quali sono i segni della cecità nel mondo contemporaneo? 
- Gesù ricrea l’uomo e lo rinnova aprendolo alla luce: cosa simboleggia la luce? 
- La guarigione fisica ha bisogno di un cammino di ricerca. Il cieco comincia il suo cammino e 
viene messo alla prova. Quali sono le prove della tua vita? Il cieco guarito testimonia la verità 
dell’opera di Dio nella sua esistenza. Siamo capaci di dare testimonianza anche pagando di 
persona? 
 
* PAROLE-CHIAVI PER AIUTARE A PREGARE CON IL TESTO 
Fermati a meditare su alcune parole-chiave della pagina evangelica: 
 

peccato / siano manifestate le opere di Dio / la luce del mondo / Va’ a lavarti nella piscina 
di Siloe» / «In che modo ti sono stati aperti gli occhi?» / L’uomo che si chiama Gesù / 
«Dov’è costui?» / fango / Giudei non credettero / Come mai ora ci vede? / Chiedetelo a lui: 
ha l’età, parlerà lui di sé / Noi sappiamo / Volete forse diventare anche voi suoi discepoli?/ 
Suo discepolo sei tu! Noi siamo discepoli di Mosè! / Proprio questo stupisce / Se costui non 
venisse da Dio, non avrebbe potuto far nulla / lo cacciarono fuori / «Tu, credi nel Figlio 
dell’uomo?». / «Lo hai visto: è colui che parla con te» / Credo, Signore! / si prostrò dinanzi 
a lui / il vostro peccato rimane  
 
 

' SALMO DI RIFERIMENTO PER «PREGARE IL TESTO»  
Salmo 34  

 
2Benedirò il Signore in ogni tempo, sulla mia bocca sempre la sua lode. 3Io mi glorio nel 
Signore: i poveri ascoltino e si rallegrino. 4Magnificate con me il Signore, esaltiamo insieme 
il suo nome. 5Ho cercato il Signore: mi ha risposto e da ogni mia paura mi ha liberato. 
6Guardate a lui e sarete raggianti, i vostri volti non dovranno arrossire. 7Questo povero grida 
e il Signore lo ascolta, lo salva da tutte le sue angosce.  



 18 

5. LA RISURREZIONE DI LAZZARO 
5. sett. 22-28/03/2026 

 
& IL TESTO BIBLICO Gv 11,1-44 

 
1Un certo Lazzaro di Betania, il villaggio di Maria e di Marta sua sorella, era malato. 
2Maria era quella che cosparse di profumo il Signore e gli asciugò i piedi con i suoi 
capelli; suo fratello Lazzaro era malato. 3Le sorelle mandarono dunque a dirgli: 
«Signore, ecco, colui che tu ami è malato».  4All’udire questo, Gesù disse: «Questa 
malattia non porterà alla morte, ma è per la gloria di Dio, affinché per mezzo di essa il 
Figlio di Dio venga glorificato». 5Gesù amava Marta e sua sorella e Lazzaro. 6Quando 
sentì che era malato, rimase per due giorni nel luogo dove si trovava. 7Poi disse ai 
discepoli: «Andiamo di nuovo in Giudea!». 8I discepoli gli dissero: «Rabbì, poco fa i 
Giudei cercavano di lapidarti e tu ci vai di nuovo?». 9Gesù rispose: «Non sono forse 
dodici le ore del giorno? Se uno cammina di giorno, non inciampa, perché vede la luce 
di questo mondo; 10ma se cammina di notte, inciampa, perché la luce non è in lui». 
11Disse queste cose e poi soggiunse loro: «Lazzaro, il nostro amico, si è addormentato; 
ma io vado a svegliarlo». 12Gli dissero allora i discepoli: «Signore, se si è addormentato, 
si salverà». 13Gesù aveva parlato della morte di lui; essi invece pensarono che parlasse 
del riposo del sonno. 14Allora Gesù disse loro apertamente: «Lazzaro è morto 15e io 
sono contento per voi di non essere stato là, affinché voi crediate; ma andiamo da lui!». 
16Allora Tommaso, chiamato Didimo, disse agli altri discepoli: «Andiamo anche noi a 
morire con lui!». 17Quando Gesù arrivò, trovò Lazzaro che già da quattro giorni era 
nel sepolcro. 18Betania distava da Gerusalemme meno di tre chilometri 19e molti Giudei 
erano venuti da Marta e Maria a consolarle per il fratello. 20Marta dunque, come udì 
che veniva Gesù, gli andò incontro; Maria invece stava seduta in casa. 21Marta disse a 
Gesù: «Signore, se tu fossi stato qui, mio fratello non sarebbe morto! 22Ma anche ora so 
che qualunque cosa tu chiederai a Dio, Dio te la concederà». 23Gesù le disse: «Tuo 
fratello risorgerà». 24Gli rispose Marta: «So che risorgerà nella risurrezione 
dell’ultimo giorno». 25Gesù le disse: «Io sono la risurrezione e la vita; chi crede in me, 
anche se muore, vivrà; 26chiunque vive e crede in me, non morirà in eterno. Credi 
questo?». 27Gli rispose: «Sì, o Signore, io credo che tu sei il Cristo, il Figlio di Dio, colui 
che viene nel mondo». 28Dette queste parole, andò a chiamare Maria, sua sorella, e di 
nascosto le disse: «Il Maestro è qui e ti chiama». 29Udito questo, ella si alzò subito e 
andò da lui. 30Gesù non era entrato nel villaggio, ma si trovava ancora là dove Marta 
gli era andata incontro. 31Allora i Giudei, che erano in casa con lei a consolarla, 
vedendo Maria alzarsi in fretta e uscire, la seguirono, pensando che andasse a piangere 
al sepolcro. 32Quando Maria giunse dove si trovava Gesù, appena lo vide si gettò ai suoi 
piedi dicendogli: «Signore, se tu fossi stato qui, mio fratello non sarebbe morto!». 
33Gesù allora, quando la vide piangere, e piangere anche i Giudei che erano venuti con 
lei, si commosse profondamente e, molto turbato, 34domandò: «Dove lo avete posto?». 
Gli dissero: «Signore, vieni a vedere!». 35Gesù scoppiò in pianto. 36Dissero allora i 
Giudei: «Guarda come lo amava!». 37Ma alcuni di loro dissero: «Lui, che ha aperto gli 
occhi al cieco, non poteva anche far sì che costui non morisse?».  
38Allora Gesù, ancora una volta commosso profondamente, si recò al sepolcro: era una 
grotta e contro di essa era posta una pietra. 39Disse Gesù: «Togliete la pietra!». Gli 
rispose Marta, la sorella del morto: «Signore, manda già cattivo odore: è lì da quattro 
giorni». 40Le disse Gesù: «Non ti ho detto che, se crederai, vedrai la gloria di Dio?». 
41Tolsero dunque la pietra. Gesù allora alzò gli occhi e disse: «Padre, ti rendo grazie 
perché mi hai ascoltato. 42Io sapevo che mi dai sempre ascolto, ma l’ho detto per la 
gente che mi sta attorno, perché credano che tu mi hai mandato». 43Detto questo, gridò 



 19 

a gran voce: «Lazzaro, vieni fuori!». 44Il morto uscì, i piedi e le mani legati con bende, e il 
viso avvolto da un sudario. Gesù disse loro: «Liberatelo e lasciatelo andare».  

 
? BREVE CONTESTUALIZZAZIONE E SPIEGAZIONE 
 
- La narrazione della risurrezione di Lazzaro è posta al culmine del «segni» che l’evangelista 
dispone come tappe di graduale rivelazione del mistero di Cristo. Infatti il vangelo di Giovanni si 
compone di due parti: la prima è definita «libro dei segni» (Gv 1-12) e la seconda «libro della 
gloria» (Gv 13-20). L’episodio della risurrezione di Lazzaro completa il percorso simbolico della 
prima parte del vangelo. 
- Dopo aver presentato Gesù come «acqua viva, pane di vita, luce del mondo, buon pastore», viene 
narrato l’ultimo grande segno cristologico: Gesù come «resurrezione e vita». Si tratta di una pagina 
ricca di messaggi e di mistero che sa di paradosso: infatti mentre Gesù riporta alla vita l’amico, egli 
stesso va verso la sua morte violenta, secondo la decisine presa dal sinedrio (cf. Gv 11,45-54). Il 
messaggio della risurrezione della vita pervade questa nostra Lectio e deve aiutarci a leggere nella 
speranza anche le nostre situazioni più difficili. 
- L’articolazione del brano si compone di quattro tappe, costruite in una successione drammatica 
che culmina nell’evento della risurrezione: vv. 1-6 (la malattia di Lazzaro); vv. 7-16 (la morte di 
Lazzaro); vv. 17-37 (l’incontro tra Gesù e Marta e Maria); vv. 38-44 (la risurrezione di Lazzaro). 
Nella prima tappa (vv. 1-6) viene annunciata la malattia di Lazzaro, amico di Gesù, per iniziativa 
delle due sorelle. Il dialogo sulla malattia di Lazzaro e sul ritorno a Betania permette di 
comprendere il ruolo dei discepoli e la scelta fatta da Gesù: aiutare i suoi a maturare nella fede. 
Gesù indugia volutamente, prima di recarsi a Betania (Gv 11,1-6) per indurre a riflettere i suoi 
discpeoli sul mistero della vita e prepararli all’evento della risurrezione. 
- Nella seconda tappa (vv. 7-16) Gesù decide di andare in Giudea, mentre i suoi discepoli contrariati 
gli esprimono il rischio della decisione di esporsi pubblicamente. Nella terza tappa, la più lunga (vv. 
17-36), si descrive l’arrivo del Signore a Betania, il dialogo sul mistero della vita e della 
risurrezione avuto con Marta e l’incontro con Maria. Il dialogo con le due donne è carico di 
emozione. La prima è Marta che va incontro al Signore, mentre Maria resta a casa (v. 20). La 
certezza della fede spinge la donna a proclamare la signoria di Gesù e allo stesso tempo ad invocare 
la vita per il fratello morto (v. 22). Gesù annuncia a Marta la risurrezione (v. 23), non solo quella 
finale, ma quella presente. 
- Nei vv. 25-26 troviamo l’affermazione cristologica centrale: «Io sono la risurrezione e la vita; chi 
crede in me, anche se muore vivrà; chiunque vive e crede in me non morrà in eterno». Alla 
domanda di Gesù, Marta risponde prontamente con una splendida dichiarazione di fede: Io credo 
che tu sei il Cristo. il Figlio di Dio che deve venire nel mondo» (v. 27). Il dialogo si conclude per 
Marta e l’evangelista pone nella scena la sorella Maria, che ripete llo stesso schema narrativo nel 
dialogo con il Signore. Gesù si commuove profondamente di fronte al sepolcro di Lazzaro. Un altra 
sottolineatura è data dalla presenza dei Giudei venuti a consolare le due sorelle, i quali sono 
testimoni del grande evento.  
- Nella quarta tappa (vv. 38-44) si compie il miracolo della risurrezione, preceduto dalla preghiera 
di Gesù al Padre (vv. 41-42) e seguito dallo stupore e dalla fede di molti testimoni oculari. Lazzaro 
esce fuori dal sepolcro e questo evento diventa un’anticipazione della Pasqua del Signore.  
- La narrazione giovannea si caratterizza per la ricchezza simbolica e la profondità del messaggio 
spirituale. Facciamo attenzione ai personaggi che ruotano intorno a Gesù. I discepoli con la loro 
incomprensione. Il tema della malattia e della morte: Gesù è chiamato a compiere il miracolo della 
vita e della guarigione. 
- Le figure delle due sorelle: Marta, la più intraprendente e Maria, la più contemplativa. Il dialogo 
con Marta è rivelatore della dinamica della fede: credere significa accogliere il mistero di Cristo che 
si rivela come Figlio di Dio. Dopo l’incontro con Maria, che lo riconosce nella fede, gettandosi ai 
suoi piedi, Gesù si commuove profondamente.  



 20 

- Il ruolo dei giudei: prima del miracolo sono critici nei riguardi di Gesù, dopo il miracolo, molti di 
essi aderiscono alla fede. La relazione con il Padre, datore della vita. La preghiera di Gesù diventa 
la più eloquente chiave di lettura di questo evento, in quanto costituisce la rivelazione della 
figliolanza di Gesù e della sua obbedienza alla volontà del Padre. Il simbolismo del sepolcro da cui 
esce vivo Lazzaro (con le bende), che verrà ripreso nel contesto pasquale: il sepolcro della 
risurrezione rimasto vuoto, lasciandovi le bende e il sudario.   
 
Æ     SPUNTI PER LA MEDITAZIONE 
 
- Evidenziamo tre messaggi principali che emergono dal testo biblico:  
a) il tema della malattia e della caducità dell’uomo. Gesù afferma che «questa malattia è per la 
gloria di Dio» (v. 4). Allo stesso modo il Signore dirà a Marta che se crede vedrà la gloria di Dio (v. 
40). In Cristo siamo chiamati a dare un nuovo senso al dolore e alla sofferenza;  
b)  il cammino della fede, simboleggiato variamente dai personaggi che ruotano intorno a Gesù. Gli 
atteggiamenti della fede sono diversi: i discepoli non comprendono, Marta e Maria accolgono Gesù 
passando attraverso l’esperienza del dolore, molti dei giudei presenti ì, dopo aver visto il miracolo, 
credono. Il brano sottolinea il ruolo la centralità della fede che nasce dall’incontro con il Cristo; 
c) La rivelazione di Gesù, «resurrezione e vita». La morte riceve nella prospettiva cristiana una 
nuova decisiva interpretazione: è un passaggio verso la gloria di Dio! 
Non è difficile riflettere e verificare il nostro livello di fede di fronte alle situazioni e alle prove 
della nostra vita. Disagio, terremoto, lutto, precarietà, sconfitta, sepolcro…Sentiamoci ripetere oggi, 
cadendo ai piedi di Gesù: Io sono la risurrezione e la vita. A questo tema si può applicare la profezia 
di Ezechiele, che nella scena di Lazzaro sembra trovare il suo compimento: «Perciò profetizza e 
annunzia loro: Dice il Signore Dio: Ecco, io apro i vostri sepolcri, vi risuscito dalle vostre tombe, o 
popolo mio, e vi riconduco nel paese d'Israele. Riconoscerete che io sono il Signore, quando aprirò 
le vostre tombe e vi risusciterò dai vostri sepolcri, o popolo mio. Farò entrare in voi il mio spirito e 
rivivrete; vi farò riposare nel vostro paese; saprete che io sono il Signore. L'ho detto e lo farò». 
Oracolo del Signore Dio» (Ez 37,12-14). 
 
f ALCUNE DOMANDE PER LA RIFLESSIONE 
 
- L’esperienza della malattia segna la vita dell’uomo. Quali esperienza di sofferenza hanno segnato 
la tua vita e come è cambiata? 
- La casa di Lazzaro è definita «casa di amicizia». L’amico sincero ti è vicino nel momento della 
sofferenza: come si può condividere il dolore delle persone amiche? Come possiamo aiutarle? 
- Gesù si mette in cammino per incontrare la famiglia nel dolore, mentre i suoi discepoli temono per 
la vita: quali sono le paure che dobbiamo affrontare quando siamo di fronte al dolore degli altri? 
- L’incontro con Marta e Maria implica la preghiera. Crediamo nella potenza della preghiera e 
dell’intercessione? Sappiamo affidarci nel momento di prova al Signore con la forza interiore della 
preghiera e sappiamo affidarla alla comunità cristiana? 
- La morte è vinta dalla potenza della vita: la risurrezione di Lazzaro è l’anticipazione dell’evento 
della risurrezione di Cristo. Come ti prepari a vivere la Pasqua? Quali sono i segni di vita e di morte 
della nostra cultura?  
 
* PAROLE-CHIAVI PER AIUTARE A PREGARE CON IL TESTO 
Fermati a meditare su alcune parole-chiave della pagina evangelica: 

 
Lazzaro / quattro giorni /  sepolcro / Marta gli andò incontro / Maria stava seduta in casa /   
mio fratello / tu chiederai a Dio / «Tuo fratello risorgerà» / Io sono la risurrezione e la vita;  
io credo / tu sei il Cristo / colui che viene nel mondo» / Il Maestro è qui e ti chiama» / 
consolarla / Gesù si commosse / «Dove lo avete posto?» / Gesù scoppiò in pianto / «Guarda 



 21 

come lo amava!» / «Togliete la pietra!» / se crederai, vedrai la gloria di Dio? / Padre, ti 
rendo grazie perché mi hai ascoltato / «Lazzaro, vieni fuori!» /  «Liberatelo e lasciatelo 
andare».  

 
' SALMO DI RIFERIMENTO PER «PREGARE IL TESTO»  

 
Salmo 126  

 
Quando il Signore ristabilì la sorte di Sion, ci sembrava di sognare. 2Allora la nostra bocca si 
riempì di sorriso, la nostra lingua di gioia. Allora si diceva tra le genti: «Il Signore ha fatto 
grandi cose per loro». 3Grandi cose ha fatto il Signore per noi: eravamo pieni di gioia. 
4Ristabilisci, Signore, la nostra sorte, come i torrenti del Negheb. 5Chi semina nelle lacrime 
mieterà nella gioia. 6Nell’andare, se ne va piangendo, portando la semente da gettare, ma nel 
tornare, viene con gioia, portando i suoi covoni.  



 22 

6. KENOSI ED ESALTAZIONE 
6. sett. 29/03-04/04/2026 

 
&   IL TESTO BIBLICO Fil 2,6-11  
 

6Cristo Gesù, pur essendo nella condizione di Dio,  non ritenne un privilegio  l’essere 
come Dio, 7ma svuotò se stesso assumendo una condizione di servo, diventando simile 
agli uomini. Dall’aspetto riconosciuto come uomo, 8umiliò se stesso facendosi 
obbediente fino alla morte e a una morte di croce. 9Per questo Dio lo esaltò e gli donò il 
nome che è al di sopra di ogni nome, 10perché nel nome di Gesù ogni ginocchio si pieghi 
nei cieli, sulla terra e sotto terra, 11e ogni lingua proclami: «Gesù Cristo è Signore!», a 
gloria di Dio Padre.  

 
 
?   BREVE CONTESTUALIZZAZIONE E SPIEGAZIONE 

- La composizione cristologica di Fil 2,6-11 si colloca all’interno dell’esortazione paolina, 
introdotta dal pronome relativo os (il quale) e seguita da tra verbi all’aoristo indicativo: «non 
considerò» (ouch egesato), «svuotò se stesso» (ekenosen heauton), «umiliò se stesso» (etapeinosen 
heauton) e successivamente dal soggetto o theos (Dio) che regge altri due verbi in aoristo che hanno 
come complemento oggetto la persona del Cristo: «lo sopraesaltò» (auton hyperypsosen), «gli 
donò» (echarisato autō). Si tratta di un testo narrativo assai complesso, che ha conosciuto 
un’articolata storia interpretativa, per via della corretta comprensione di alcuni termini collegati alla 
natura, alla funzione e ala preesistenza del Cristo. 
-  Leggendo il brano cristologico appare evidente la divisione in due unità letterarie all’insegna del 
duplice movimento dell’abbassamento (vv. 6-8) e dell’innalzamento (vv. 9-11) collegate dalla 
congiunzione «e perciò» del v. 9 (dio kai) e contrassegnate dalla diversità dei soggetti. Nella fase 
dell’abbassamento il soggetto è Cristo, mentre in quella dell’innalzamento è Dio. Cristo liberamente 
«discende» dalla sua condizione divina, si abbassa dal suo trono altissimo fino a prendere la forma 
umana e a morire in modo ignominioso sulla croce. I tre gradini della discesa del Cristo sono: 
l’umanità, la morte e la croce. Nei vv. 9-11 viene descritta la «risposta» di Dio all’azione “kenotica” 
del Figlio: dopo essersi abbassato fino alla morte in croce, Dio ha “super-esaltato” il Cristo 
donandogli il “nome” più eccelso che esista, il nome divino di «Signore» (v. 11: kyrios). La 
conseguenza di questa esaltazione è duplice: affinché tutti («in cielo, in terra e sotto terra») si 
inginocchino e facciano la loro confessione di fede nella divinità del Cristo, signore del cosmo e 
della storia. 
-  Il  v. 6 si apre con il pronome os riferito a Gesù Cristo, il quale «essendo nella condizione di Dio» 
(en morphē theou) scelse liberamente di entrare nella «condizione di servo» (en morphē doulou). Si 
nota il parallelismo tra condizione divina e condizione servile. La condizione «di Dio» non fu 
ritenuta un «privilegio» (harpagmon) («qualcosa da trattenere»), ma un «dono» per un progetto più 
grande, che equivale alla sua missione nel mondo. Nel v. 7 con un’avversativa (alla) si dichiara la 
scelta paradossale e libera del Cristo: «svuotò se stesso» (heauton ekenosen) per prendere la 
condizione umana. Va notata la singolarità del verbo kenoun (vuotare, annientare), che esprime 
l’azione della totale spoliazione del Cristo per farsi uno con l’umanità. L’espressione si rivela 
intensa e profonda. Sembra richiamare alla mente, pur nella diversità dei termini, la consegna alla 
morte del «servo sofferente» in Is 53,12. 
- Nel v. 8 prosegue l’azione dell’abbassamento con un secondo verbo: «umiliò se stesso» 
(tapeinoun heauton), che esprime lo stile assunto dal Cristo nello scendere attraverso la storia dei 
piccoli e dei poveri fino all’estremo. E’ l‘azione del farsi poveri che diventa ricchezza per i credenti 
(cf. 2Cor 8,9: eptōkeusen). Il fatto che il Figlio diventi «obbediente» (genonenos hypekoos) fino alla 
morte e alla morte di croce», implica il senso gratuito di questa scelta, che non è frutto di una cieca 
fatalità né di un meccanismo, bensì di una fedeltà piena a Dio e alla sua missione. L’obbedienza del 
Figlio culmina nella morte (thanatos): essa indica il massimo grado di sottomissione e la 



 23 

specificazione «morte di croce» esprime il massimo punto di degradazione della condizione umana. 
Non poteva esserci descrizione più toccante della vicenda del Cristo, fedele al Padre.  
-   Nel v. 9 il nuovo soggetto diventa Dio il quale di forte al dono gratuito e paradossale del Figlio 
«disceso nell’umanità fragile e mortale», ha scelto di «sopraesaltarlo» (hyperypsosen). L’azione di 
Dio si concretizza nel dono del «nome sopra (hyper) ogni altro nome»: si tratta del nome di 
«signore» (kyrios) con cui termina il brano al v. 11 e che designa la dignità e la sovranità della 
stessa posizione del Cristo, partecipe della signoria universale ed assoluta di Dio. Nei vv. 10-11 si 
delinea la conseguenza dell’esaltazione del Cristo con due subordinate introdotte dalla finale ina 
(affinché): «ogni ginocchio si pieghi» (pan gony kampsen) e «ogni lingua proclami» (pasa glossa 
exomologēsēthai). In queste immagini viene rappresentata la dignità assoluta che Gesù riceve in 
modo unico e sommo da tutti gli esseri viventi, in cielo, in terra e sotto terra. Tale omaggio è 
suggerito dal gesto di prostrazione (cf. Is 45,23; Rm 11,4) e di proclamazione «cosmica» («ogni 
lingua», cf. Is 66,18b; Dn 3,4.7) che culmina nell’affermazione finale del brano: Gesù Cristo è il 
Signore, a gloria di Dio Padre (cf. Rm 10,9-10).  
-   Questo titolo cristologico corrisponde nella Bibbia al tetragramma ebraico YHWH, che è il nome 
di Dio (cf. Es 3,15; Sal 99,3). In altre parole: al Cristo umiliato ed esaltato viene attribuita la 
signoria unica ed assoluta che nella tradizione biblica era propria di Dio. Questa designazione è da 
considerarsi il punto di arrivo del brano cristologico e allo stesso tempo l’esperienza intima e 
mistica che Paolo ha vissuto nel mistero della sua missione a servizio del Vangelo. 
 
Æ   SPUNTI PER LA MEDITAZIONE 
 
-  Da appassionato predicatore della Parola, Paolo rivolge ai cristiani di Filippi una fondamentale 
esortazione: la capacità di «sentire insieme» a Cristo. La dinamica spirituale consente ai credenti di 
divenire «cittadini degni del Vangelo» (Fil 1,27). La metafora della cittadinanza indica la 
dimensione relazionale della vita cristiana. Essa si svolge all’interno di una città, che è abitata da 
uomini e donne che cercano la pace.  
- Un secondo motivo è costituito dall’immagine del «combattimento condiviso» da tutti 
(synathlountes) «per» (o «per mezzo») della fede. La predicazione della Parola chiede di spendersi 
personalmente e di pagare il prezzo della sofferenza. Non c’è testimonianza cristiana che non sia 
«pagata a caro prezzo», non c’è missione che non comporti un coraggioso coinvolgimento nel 
donarsi e nel soffrire per il Signore. L’Apostolo chiede ai Filippesi di «stare saldi», di non «lasciarsi 
intimidire» (Fil 1,28) dagli avversari e considera la sofferenza come una «grazia» (1,29: echaristhē) 
assunta «a favore» (hyper) di Cristo. Paolo stesso rappresenta un «esempio nella lotta»: quelle 
catene portare per Cristo sono l’eloquente messaggio di come può essere interpretata la missione dei 
cristiani. 
- Il brano cristologico di Fil 2,6-11 ci chiede di meditare sull’unicità della storia di amore che Dio 
ha voluto e realizzano attraverso il Figlio. Introdotto al v. 5 con l’invito a condividere i medesimi 
sentimenti di Cristo Gesù, il brano cristologico costituisce una delle più profonde e ricche sintesi del 
mistero cristiano. Entrare nella «spoliazione» e nella «umiliazione» del Figlio amato, che per amore 
sceglie di farsi il più piccolo e il più povero tra gli uomini. Non poteva esserci strada più 
significativa e tangibile per rivelare la vicinanza di Dio all’umanità. E di questa umanità di Figlio 
non condivide solo la vicenda dolorosa e al debolezza sofferente, ma Egli si immerge nell’«ultima 
solitudine» che è la nemica morte. Lo scandalo della morte e della terrificante disfatta sulla croce si 
consegna agli occhi del mondo come contrassegno di un amore senza limiti e senza compromessi. 
- La missione del Figlio è accolta dal Padre: egli lo ha esaltato «sopra tutti e tutto». Il servo  è 
diventato «signore», la spoliazione e l’umiliazione si è tramutate in esaltazione: nel trionfo della 
risurrezione e della vita Cristo esercita la signoria dell’amore e la sua missione porta il frutto della 
riconciliazione e della pace. Il contesto parenetico dell’unità non deve indurci a ritenere queste 
considerazioni delle pie esortazioni, ma deve spingerci a conformare tutta la nostra esistenza al 
progetto di Dio in Cristo Gesù. Misurato con la vicenda del Cristo, umiliato ed esaltato, il cristiano 
è in grado di interpretare la storia con le categorie e lo stile indicato dal Vangelo. La nostra vita non 
potrà che ispirarsi allo schema cristologico della croce e della gloria, dell’annullamento (kenosi) e 



 24 

della glorificazione (doxa), della concretezza dell’oggi, vissuto nella quotidiana lotta per il fede del 
Vangelo e della speranza nel domani, atteso in uno stile operoso nella fiducia che Dio realizzerà le 
sue promesse. 
 
f ALCUNE DOMANDE PER LA RIFLESSIONE 
 
- La passione per la Chiesa che Paolo esprime tocca un aspetto centrale: condividere gli stessi 
sentimenti interiori. Come vivi la tua comunione con i fratelli nella comunità? 
- Il modello della nostra santità è Gesù. Egli ha realizzato l’unità tra di noi e con Dio. Stai crescendo 
nel cammino di maturità verso l’unità? Quali sono i segni della maturità ecclesiale presenti 
nell’ambiente in cui operi? Bisogna fare ancora molto cammino per raggiungere un buon livelo di 
maturità ecclesiale? 
- L’inno cristologico è una sintesi dell’evento cristiano: fermati sui tre aoristi «non considerò la sua 
prerogativa divina», «svuotò», «umiliò» se stesso. Farti servo: cosa implica questa verità nella tua 
esistenza? 
- L’abbassamento, la kenosi, non è soltanto un atteggiamento morale ma una scelta esistenziale che 
imita la grandezza divina: come vivi il tuo abbassamento quotidiano? Come si traduce nella 
concretezza delle relazioni interpersonali? 
- Dio ha scelto di amarci così, mediante la morte del Figlio sulla croce: come ami le persone che ti 
sono poste accanto? 
 
* PAROLE-CHIAVI PER AIUTARE A PREGARE CON IL TESTO 
Fermati a meditare su alcune parole-chiave della pagina evangelica: 

 

condizione di Dio / privilegio / svuotò / condizione di servo / simile agli uomini / umiliò se 
stesso / obbediente fino alla morte / croce / esaltò / nome / Gesù / ogni ginocchio / cieli, 
terra e sotto terra / ogni lingua / Signore!» / gloria di Dio Padre.  

 
' SALMO DI RIFERIMENTO PER «PREGARE IL TESTO»  

 
Salmo  22  

 
2 «Dio mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato? Tu sei lontano dalla mia salvezza»: sono 
le parole del mio lamento. 3 Dio mio, invoco di giorno e non rispondi, grido di notte e non 
trovo riposo. 4 Eppure tu abiti la santa dimora, tu, lode di Israele. 5 In te hanno sperato i 
nostri padri, hanno sperato e tu li hai liberati; 6 a te gridarono e furono salvati, sperando in te 
non rimasero delusi. 7 Ma io sono verme, non uomo, infamia degli uomini, rifiuto del mio 
popolo. 8 Mi scherniscono quelli che mi vedono, storcono le labbra, scuotono il capo: 
9 «Si è affidato al Signore, lui lo scampi; lo liberi, se è suo amico». 10 Sei tu che mi hai tratto 
dal grembo, mi hai fatto riposare sul petto di mia madre. 11 Al mio nascere tu mi hai 
raccolto, dal grembo di mia madre sei tu il mio Dio. 12 Da me non stare lontano, poiché 
l'angoscia è vicina e nessuno mi aiuta. […]  
26 Sei tu la mia lode nella grande assemblea, scioglierò i miei voti davanti ai suoi fedeli. 27 I 
poveri mangeranno e saranno saziati, loderanno il Signore quanti lo cercano: «Viva il loro 
cuore per sempre». 28 Ricorderanno e torneranno al Signore tutti i confini della terra, si 
prostreranno davanti a lui tutte le famiglie dei popoli. 29 Poiché il regno è del Signore, egli 
domina su tutte le nazioni.30 A lui solo si prostreranno quanti dormono sotto terra, davanti a 
lui si curveranno quanti discendono nella polvere. E io vivrò per lui, 31 lo servirà la mia 
discendenza. Si parlerà del Signore alla generazione che viene; 32 annunzieranno la sua 
giustizia; al popolo che nascerà diranno: «Ecco l'opera del Signore!». 



 25 

7. LA TOMBA VUOTA 
7. sett. 05-11/04/2026 

  
& IL TESTO BIBLICO Gv 20,1-9 

 

1Il primo giorno della settimana, Maria di Magdala si recò al sepolcro di mattino, 
quando era ancora buio, e vide che la pietra era stata tolta dal sepolcro. 2Corse allora e 
andò da Simon Pietro e dall’altro discepolo, quello che Gesù amava, e disse loro: 
«Hanno portato via il Signore dal sepolcro e non sappiamo dove l’hanno posto!». 
3Pietro allora uscì insieme all’altro discepolo e si recarono al sepolcro. 4Correvano 
insieme tutti e due, ma l’altro discepolo corse più veloce di Pietro e giunse per primo al 
sepolcro. 5Si chinò, vide i teli posati là, ma non entrò. 6Giunse intanto anche Simon 
Pietro, che lo seguiva, ed entrò nel sepolcro e osservò i teli posati là, 7e il sudario – che 
era stato sul suo capo – non posato là con i teli, ma avvolto in un luogo a parte. 8Allora 
entrò anche l’altro discepolo, che era giunto per primo al sepolcro, e vide e credette. 
9Infatti non avevano ancora compreso la Scrittura, che cioè egli doveva risorgere dai 
morti.  

 
?   BREVE CONTESTUALIZZAZIONE E SPIEGAZIONE 

 
- Il verbo-chiave che ritorna nel racconto giovanneo della risurrezione è «cercare». Esso esprime 
l’invito del Risorto rivolto a Maria Maddalena perché vada ad “annunciare” ai fratelli il mistero del 
passaggio dalla morte alla vita. La narrazione giovannea della risurrezione è presentata come il 
compimento della predizione di Gesù nei discorsi di Addio: il Padre non lascia solo il Figlio, ma lo 
glorifica con la sua stessa potenza di amore. Secondo diversi autori Gv 20 si articola in quattro 
episodi, che compongono la struttura interna del brano: Maria Maddalena e i due discepoli al 
sepolcro (vv. 1-10); l’apparizione a Maria Maddalena (vv. 11-18); l’apparizione ai discepoli (vv. 
19-23); l’apparizione ai discepoli in presenza di Tommaso (vv. 24-29). Altri autori preferiscono 
dividere il brano in un grande dittico: I) i vv. 1-18; II) i vv. 19-29, motivando questa articolazione 
per il cambiamento dell’ambiente (sepolcro / cenacolo).  
- Possiamo individuare tre scene che compongono la nostra prima sezione: la prima scena nei vv. 1-
2: Maria si reca al sepolcro e torna di corsa da Simon Pietro e dall’altro discepolo; la seconda scena 
nei vv. 3-10: i due discepoli al sepolcro; la terza scena nei vv. 11-18: l’apparizione del Risorto a 
Maria di Magdala. Maria inizia «nel buio del mattino presto» il «primo giorno» (tē de mia tōn 
sabbatōn) della settimana. Si osserva il contrasto simbolico tra le tenebre e il «vedere» della donna, 
che evidenzia lo stato interiore di Maria, l’oscuramento del cuore della Maddalena così provata 
dall’evento drammatico della passione del suo «maestro e Signore». Maria vede (blepei) la pietra 
ribaltata dal sepolcro. Si tratta di un vedere fisico, il semplice scorgere con gli occhi l’assenza del 
cadavere. Da questa constatazione inizia la ricerca affannosa ed angosciata del Signore (v. 2: ton 
kyrion). La donna si muove ancora nel buio e non si preoccupa di ispezionare l’interno del sepolcro 
aperto, ma si precipita ad avvertire i discepoli. 
- La corsa notturna rivela il movimento intimo della Maddalena, la quale informa i discepoli: 
«hanno tolto il Signore dal sepolcro e non sappiamo dove lo hanno posto» (v. 2). Maria si sente 
perduta di fronte all’unica reliquia del Maestro che gli era stata sottratta per sempre: da ciò deriva la 
sua angoscia. Il movimento della testimone notturna mette in moto anche gli altri discepoli ed 
accresce la tensione drammatica del racconto: Simon Pietro esce (v. 3: exēlthen) insieme all’altro 
discepolo e vanno (ērchonto) al sepolcro. Si tratta dei due discepoli che compaiono nel racconto 
della passione: Simon Pietro è menzionato nella scena dell’arresto di Gesù e in quelle successive 
(Gv 18,10.15.18.25-27). Il secondo discepolo (denominato «l’altro») è indicato come «quello che 
Gesù amava» (cf. 13,23-24; 19,25.27).  



 26 

- L’annuncio della Maddalena introduce la nuova scena in cui i protagonisti sono i due discepoli 
(vv. 3-10): essi escono, corrono ed arrivano al «memoriale» (eis to mnēmeion). La tensione 
narrativa si placa quando Simon Pietro entra nel sepolcro e scorge le bende che erano servite per 
legare il corpo di Gesù con gli aromi (Gv 19,40) e il sudario «avvolto a parte in un altro posto» (v. 7).  
- Il binomio vedere/credere fa da filo conduttore dell’intera pagina giovannea in tutte e quattro le 
scene: il discepolo «vide e credette» (v. 9: eiden kai episteusen), la Maddalena riconosce il Risorto e 
crede (v. 16), i discepoli nel cenacolo «videro Gesù e gioirono» nella fede (v. 20), a Tommaso 
incredulo il Risorto richiama la beatitudine della fede per coloro che «pur non avendo visto 
crederanno» (v. 29). 
- Mentre si afferma che il discepolo anonimo «vide e credette» (v. 8), l’evangelista annota subito 
dopo che entrambi «non avevano ancora compreso la Scrittura, che doveva risuscitare dai morti» (v. 
9: oudepō gar ēdeisan tēn graphēn oti dei auton ek nekrōn abastēnai). Il racconto evidenzia nei 
particolari il conflitto radicale tra morte e vita, ricerca di un cadavere ed incontro con un Vivente, 
esperienza paurosa della notte e gioia nella luce gloriosa, corsa affannosa verso il sepolcro ormai 
vuoto e missione universale che nasce dal cenacolo di Gerusalemme e si schiude verso gli estremi 
confini della terra. Simon Pietro e l’altro discepolo tornano a casa (v. 10: apēlthon pros autous) 
senza lasciar trasparire reazioni o sentimenti circa l’accaduto. Solo Maria rimane presso la tomba 
ormai vuota.  
 
Æ   SPUNTI PER LA MEDITAZIONE 
 
- Fissiamo il nostro sguardo sul contesto in cui si colloca la scena: Giovanni parla di un giardino 
(Gv 19,41: kēpos) nel quale era stato scavato un sepolcro nuovo. Il tema evoca il contesto dei 
racconti di creazione (Gn 1-3), la trama sponsale della ricerca nel Cantico dei cantici (Ct 4-6) e per 
ultimo il Getsemani (Gv 18,1). Il giardino viene presentato nell’immaginario biblico come luogo 
dell’armonia, della possibilità di una vita bella e beata, allusione ad contesto ideale in cui l’amore 
cosmico e antropologico si esprimono (in opposizione al caos del deserto). Ma il giardino evoca 
anche la solitudine e la prova, unita alla ricerca di Dio e alla preghiera. E’ in questo contesto che 
l’evangelista elabora la tensione tra morte e vita, sepolcro recintato e apertura verso il Cielo. I 
protagonisti del racconto giovanneo rivivono l’esperienza del giardino attraverso una tensione 
esterna ed intima tra «casa dei discepoli» (cenacolo) e luogo della sepoltura.  
- La figura di Simon Pietro e dell’altro discepolo dominano i vv. 3-10. I due escono dalla loro 
dimora, corrono «insieme», ispezionano la sepoltura, ritornano senza parole nella loro casa. 
L’evangelista descrive la dinamica esterna della ricerca, differenziando i due atteggiamenti: Simon 
Pietro «osserva», l’altro discepolo «vede e crede». Il movimento esterno della ricerca del Cristo si 
traduce in un cammino interiore, in un bisogno di affidarsi «oltre il segno» delle reliquie funerarie. 
Questo ritorno a casa appare come il «segno della dispersione» (cf. Gv 16,32), lo sconcerto della 
ricerca rimasta senza risposte. Simon Pietro e Giovanni daranno poi la risposta personale a Gesù 
risorto nel successivo episodio dell’incontro presso il lago di Genezaret (Gv 21,1-19). In quel 
contesto «il mattino era già venuto» (21,4) e il «discepolo amato» ha potuto affermare: «è il 
Signore» (21,7) e Simon Pietro da parte sua si è gettato a nuoto verso il Risorto, mentre presso il 
sepolcro il giorno è ancora al crepuscolo come la fede nel cuore dei due galilei. 
- L’evangelista ha voluto affidare a Maria di Magdala il ruolo della testimonianza cristiana e 
dell’annuncio della risurrezione. Quale ruolo ha la Maddalena nella scena?  
- In primo luogo Maria è la donna «che cerca» quel Gesù che «ha amato i suoi fino alla fine» (Gv 
13,1): dopo aver condiviso il cammino verso Gerusalemme e il dolore della morte cruenta sulla croce, 
Maria aveva compreso che Gesù era l’unica insostituibile verità della sua vita e per questo si lancia in 
un’indomabile ricerca del suo Signore. Al dramma della croce si aggiunge la delusione di non poter 
piangere sul suo cadavere. Il pianto della donna rivela la sincera espressione della sua fede. 
- Un secondo tratto di Maria è dato dalla sua presenza e dall’attesa di un incontro. Maria sceglie di 
«stare» nel giardino, di fronte a quel sepolcro, solitaria e addolorata (cf. Lam 1,12). Presente ai 



 27 

piedi della croce, ora la Maddalena sosta di fronte al sepolcro vuoto. Maria «sta» nel silenzio 
doloroso di una privazione, a differenza dei due discepoli che «vanno via» e si rinchiudono nella 
loro solitudine. Ella è disposta a cercare il cadavere del suo Signore e a non staccarsi più da Lui. 
Domina in questa attesa ancora l’idea della morte, il rimpianto per un’occasione perduta: Maria non 
ha ancora fatto l’incontro, il salto della fede pasquale. 
- Il terzo tratto è costituito dal pronunciamento del «nome» che ha dato senso alla attesa e ha 
riempito la solitudine di speranza. Sentir pronunciare il suo nome in quel luogo di morte e di pianto 
ha dischiuso il suo cuore ed ha cambiato il suo lamento in gioia (Sal 29,12). Cristo è la mia 
speranza! Qui la donna di Magdala scopre la propria vocazione: Dio ha pronunciato il suo nome, 
conosce il mio intimo, si prende cura del mio futuro! La voce di Gesù risorto vince in Maria ogni 
confusione: non è un fantasma, è il Signore e Maestro in persona che chiama.  
- Un quarto tratto è dato dalla risposta della Maddalena, espressa sia con le parole che con i gesti. 
L’esultanza della donna non concede dubbi di fede: colui che la sta chiamando è davvero il suo 
Maestro vivo, l’Unico Signore crocifisso e risorto. Il «si» di Maria è stato preparato da lungo 
tempo: la sua ricerca, la condivisione del dolore e del distacco, l’attesa paziente dell’incontro hanno 
costituito delle precise tappe del cammino di fede: ora la donna può dire il suo «eccomi» a Gesù, 
senza riserve né timori.  
 
f ALCUNE DOMANDE PER LA RIFLESSIONE 
 
- L’esperienza della vita e della risurrezione non è un mito, ma un avvenimento reale, vissuto con la 
fede. Come vive il tuo cammino di fede in Cristo morto e risorto? 
- Il racconto giovanneo presente Pietro, il discepolo amato e Maria Maddalena che sono di fronte al 
mistero della morte e risurrezione. Essi cercano. E tu: sei in ricerca di Dio? Hai nel tuo cuore la 
speranza di un incontro che cambia la tua vita? 
- Fermati sui verbi di movimento e di visione: correre, fermarsi, entrare, vedere, ritornare. Sono i 
verbi della tua quotidianità. Puoi affermare che la fede cristiana illumina le tue scelte quotidiane? In 
che modo? Avere la Sacra Scrittura e vivere la fatica di credere: che posto ha la Bibbia nel tuo 
cammino spirituale? 
- Maria Maddalena rappresenta la speranza che rimane davanti al sepolcro vuoto e aspetta 
l’incontro: sei capace di sperare e paziente nel saper aspettare la venuta di Dio? 
- La Maddalena lo riconosce solo quando si sente chiamare per nome: hai fatto un incontro 
significativo e personale con il Signore? Come vivi la tua vocazione? 
 
* PAROLE-CHIAVI PER AIUTARE A PREGARE CON IL TESTO 
Fermati a meditare su alcune parole-chiave della pagina evangelica: 

 

sepolcro  /  buio / non sappiamo / Pietro / l’altro discepolo  
Correvano / Si chinò, vide / non entrò / vide e credette / la Scrittura 

 
' SALMO DI RIFERIMENTO PER «PREGARE IL TESTO»  

 
Salmo 131 

 
Signore, non si esalta il mio cuore né i miei occhi guardano in alto; non vado cercando cose 
grandi né meraviglie più alte di me. 2Io invece resto quieto e sereno: come un bimbo  
svezzatoin braccio a sua madre, come un bimbo svezzato è in me l’anima mia. 3Israele 
attenda il Signore, da ora e per sempre.  



 28 

8. LA FEDE DI TOMMASO 
8. sett. 12-18/04/2026 

 
& IL TESTO BIBLICO Gv 20,19-31 

 
19La sera di quel giorno, il primo della settimana, mentre erano chiuse le porte del 
luogo dove si trovavano i discepoli per timore dei Giudei, venne Gesù, stette in mezzo e 
disse loro: «Pace a voi!». 20Detto questo, mostrò loro le mani e il fianco. E i discepoli 
gioirono al vedere il Signore. 21Gesù disse loro di nuovo: «Pace a voi! Come il Padre ha 
mandato me, anche io mando voi». 22Detto questo, soffiò e disse loro: «Ricevete lo 
Spirito Santo. 23A coloro a cui perdonerete i peccati, saranno perdonati; a coloro a cui 
non perdonerete, non saranno perdonati».  
24Tommaso, uno dei Dodici, chiamato Didimo, non era con loro quando venne Gesù. 
25Gli dicevano gli altri discepoli: «Abbiamo visto il Signore!». Ma egli disse loro: «Se 
non vedo nelle sue mani il segno dei chiodi e non metto il mio dito nel segno dei chiodi e 
non metto la mia mano nel suo fianco, io non credo».  
26Otto giorni dopo i discepoli erano di nuovo in casa e c’era con loro anche Tommaso. 
Venne Gesù, a porte chiuse, stette in mezzo e disse: «Pace a voi!». 27Poi disse a 
Tommaso: «Metti qui il tuo dito e guarda le mie mani; tendi la tua mano e mettila nel 
mio fianco; e non essere incredulo, ma credente!». 28Gli rispose Tommaso: «Mio 
Signore e mio Dio!». 29Gesù gli disse: «Perché mi hai veduto, tu hai creduto; beati 
quelli che non hanno visto e hanno creduto!».  
30Gesù, in presenza dei suoi discepoli, fece molti altri segni che non sono stati scritti in 
questo libro. 31Ma questi sono stati scritti perché crediate che Gesù è il Cristo, il Figlio 
di Dio, e perché, credendo, abbiate la vita nel suo nome.  

 
? BREVE CONTESTUALIZZAZIONE E SPIEGAZIONE 
 
- Gv 20,19-31 si apre con l’indicazione temporale «la sera di quello stesso giorno» (v. 19), 
collegando nell’unica giornata della risurrezione gli avvenimenti della mattina (Gv 20,1) con quelli 
della sera. Costatiamo come la sezione si articoli in due scene collocate nell’arco della settimana: i 
vv. 19-23 narrano dell’incontro della comunità dei discepoli con il Risorto e i vv. 24-29 riferiscono 
dell’apparizione a Tommaso insieme agli altri apostoli nell’ottavo giorno della Pasqua. Come 
annotazione generale occorre rilevare che l’evangelista non concepisce la rivelazione cristologica 
seguendo i criteri di un racconto dettagliato ed esatto di tutti gli avvenimenti, ma piuttosto come una 
presentazione catechetica e teologica che aiuta i credenti a comprendere gradualmente le dimensioni 
molteplici del mistero.  
- L’apparizione del Risorto ai discepoli nel cenacolo rappresenta un’ulteriore tappa del cammino 
della fede pasquale, con alcune differenze rispetto all’episodio della Maddalena. Infatti mentre a 
Maria il Risorto aveva detto: «Io salgo verso il Padre mio» (Gv 20,17), nell’apparizione ai discepoli 
si presuppone che Gesù sia già salito al Padre e si presenta ai suoi come colui che è ora nella casa 
del Padre. Una seconda differenza è  utile per comprendere il testo: mentre nell’apparizione alla 
Maddalena Gesù è nel giardino, mostrandosi come un semplice uomo con tutti i dettagli ordinari 
della vita di ogni giorno, nel cenacolo il Risorto venne «a porte chiuse» (v. 19) e «stette in messo a 
loro» con l’autorità divina, segno ormai di un potere trascendente che appartiene al «mondo di lassù» (Gv 8,23). 
- L’apparizione ai discepoli impauriti e chiusi nel cenacolo costituisce il segno che Dio non ha 
abbandonato il suo popolo, non lo lascia solo a se stesso, sulla strada di una delusione senza 
speranza (cf. Lc 24,13-35). Nell’incontro con la comunità pasquale, si realizza la promessa della 
«breve assenza» e del «ritorno» del Cristo, annunciata nei discorsi di addio (Gv 14,18-19; cf. 
14,28). Gesù è colui che «viene» (cf. Gv 21,13; Ap 1,8), sta «in mezzo» alla sua comunità e la 
riunisce (Gv 15,5). La pagina accentua la dimensione ecclesiologica dell’evento pasquale, che 



 29 

implica il riconoscimento del Risorto e la fede sostenuta dal dono dello Spirito. Infatti Gesù si rivela 
ai discepoli mediante due importanti gesti simbolici: egli mostra le piaghe della sua passione ed 
alita su si loro inviando lo Spirito Santo. 
- In primo luogo il Risorto si presenta salutando i suoi con il dono della «pace» (v 19: ēirene 
hymin). L’augurio consueto presso gli ebrei, nel contesto giovanneo diventa «compimento della 
promessa cristologica» riservata a tutti i credenti. Egli aveva preannunciato nei discorsi di addio ai 
suoi discepoli: «Vi lascio la pace, vi do la mia pace. Non come la dà il mondo, io la do a voi. Non 
sia turbato il vostro cuore e non abbia timore» (Gv 14,27). Solo in Cristo l’uomo può trovare l’unica 
«pace» che cerca nel suo cuore (cf. Gv 16,33). Al saluto di pace segue la presentazione dei segni 
tangibili della passione:  Gesù mostra (v. 20) loro le mani trapassate dai chiodi e il costato trafitto, 
da cui era sgorgato sangue ed acqua (cf. Gv 19,34). La luce della risurrezione non può essere 
disgiunta dalla notte della croce: per riconoscere il «Cristo nostra pasqua» occorre «fare memoria» 
della sua immolazione (cf. 1Cor 5,7). Questo processo è riservato in primo luogo ai discepoli, i 
quali lo avevano abbandonato nell’ora suprema della prova (Gv 18,8-9). Nell’uso del verbo 
«mostrare» si evidenzia tutta la forza evocativa e rivelativa dell’opera di Dio compiuta nel Figlio 
amato (cf. Gv 5,20; 14,9). Le sue mani piagate si riaprono per accogliere la comunità dei discepoli, 
il suo costato trafitto non è sigillo di morte (cf. Gv 19,33), bensì sorgente spirituale di vita: il 
Risorto quale «buon pastore» non si sottrae all’incontro personale con il suo «piccolo gregge». La 
sua presenza è ormai certezza della vittoria della vita sulla morte. 
- «Per i discepoli questo modo di agire di Gesù risveglia “un ricordo” nel significato giovanneo del 
termine: nel contesto della Pasqua, nella luce dall’alto, essi colgono ora il senso salvifico di questi 
avvenimenti del passato; essi che erano nella tristezza e nella paura (16,20-22; 20,19), sono ora 
pieni di gioia (20,20)». L’evangelista sottolinea il passaggio dal sentimento della paura (v. 19: dia 
ton phobon) alla gioia (v 20: echarēsan): si tratta dello stesso processo di rivelazione vissuto prima 
dalla Maddalena. Il dubbio, il timore, la tristezza accompagnata dal pianto si trasformato in gioia ed 
esultanza nell’incontro con il Risorto, che mai sarà loro tolto! «La fede pasquale è una luce 
abbagliante che illumina ed unisce i due aspetti in un unico mistero: morte e risurrezione». In 
questo supremo momento di rivelazione il Risorto invia i suoi nel mondo, come il Padre ha inviato 
Lui (v. 21). La missione dei discepoli ha il suo fondamento e modello in quella che Gesù ha 
ricevuta dal Padre (cf. Gv 1,18; 10,17-18): ora la sua missione si prolunga nell’azione dei discepoli, 
i quali rendono efficace l’autorità di Colui che li invia (cf. Gv 13,16b.20; 17,18). 
- Rinnovando il saluto della pace Gesù «alita» (v. 22) su di loro e dona lo Spirito Santo che 
trasforma in nuova creazione la vita dei discepoli. Come nel racconto genesiaco Dio crea l’uomo a 
sua immagine donandogli il respiro per vivere (Gn 2,7), così l’alito del Risorto introduce nel 
mistero della vita trinitaria la comunità cristiana. Nel ricevere il soffio vitale i discepoli diventano 
«dimora del Padre e del Figlio» (Gv 15,4-6; cf. 6,56), vengono abilitati a vivere la «fede pasquale», 
condizione imprescindibile della vocazione e missione della chiesa. La testimonianza della fede 
pasquale ha come fondamento il dono dello Spirito di Cristo crocifisso e risorto e come sviluppo la 
missione. Pertanto il testo giovanneo conferma lo stretto rapporto tra dono dello Spirito, 
testimonianza cristiana e invio per la missione! 
- La scena esprime la ricchezza della riflessione pneumatologica del quarto vangelo. Nell’incontro 
con Gesù la comunità riceve il dono dello Spirito, che ora è presente come «Paraclito» e che rimarrà 
sempre con i discepoli (14,16). E’ lo Spirito che insegnerà ogni cosa e farà ricordate a loro tutto 
quanto Gesù ha detto (15,26), introducendoli alla verità tutta intera (16,13) e svelerà loro la gloria 
del Figlio, nella quale il Padre si è rivelato (1,18). In definitiva lo Spirito è sorgente di ogni 
vocazione, sostegno della testimonianza, spinta propulsiva per la missione. In tale prospettiva la 
fede pasquale si dispiega in tutte le sue dimensioni: dalla trascendenza del mistero rivelato in Cristo 
alla concretezza delle relazioni interpersonali che dovranno caratterizzare d’ora in poi la comunità 
cristiana, mediante il perdono e la remissione dei peccati (v. 23). 
- Al v. 24 si apre la seconda scena della sezione, dominata dalla figura di Tommaso apostolo e dal 
suo importante ruolo narrativo. L’esperienza di incontro personale e comunitario che porta alla fede, 



 30 

viene rielaborata nella figura-simbolo di Tommaso, che si raccorda tematicamente e strutturalmente alla 
figura-simbolo di Maria Maddalena nella precedente sezione. L’attenzione è posta sul binomio 
verbale vedere/credere (idein-pisteuein) che fa da filo conduttore del racconto, sullo sfondo della 
fede pasquale comunitaria: infatti è la comunità che annuncia all’apostolo incredulo di «aver visto il 
Signore» ( si noti il soggetto al plurale!) ed è di fronte a questo annuncio comunitario che Tommaso 
pone le condizioni probatorie per aderire  alla «fede pasquale». 
- Tommaso, definito «uno dei Dodici», è un personaggio storico (cf. in v. 24 l’aggiunta del 
soprannome Dydimos, con relativa spiegazione greca) ben noto nell’ambito della comunità e 
menzionato nei racconti evangelici. Di fronte all’annuncio dei condiscepoli: «abbiamo visto il 
Signore» (v. 25:) egli replica categoricamente con il dubbio, esigendo una verifica personale e 
tangibile, altrimenti egli non avrebbe creduto (v.25:). Il «vedere» il segno dei chiodi nelle mani, il 
«mettere il dito nel posto dei chiodi» e «la mano nel suo costato» costituiscono finalmente per 
l’uomo la prova effettiva della risurrezione. Al di là della valutazione circa la legittimità della 
richiesta di Tommaso, appare chiaro al lettore come questa richiesta, al di là della figura singola 
dell’apostolo incredulo, rappresenti una posizione condivisa da coloro che condizionano l’atto di 
fede alla logica della ragione. 
- La domenica seguente si ripete l’incontro con il Risorto nel cenacolo, questa volta alla presenza 
dell’apostolo incredulo, con il medesimo schema narrativo. Gesù risorto entra nella casa dalle porte 
chiuse, sosta in mezzo ai discepoli e li rincuora con il saluto della pace (v. 26). Poi si rivolge a 
Tommaso con gli stessi termini usati dall’apostolo: «metti qua il tuo dito e guarda le mie mani, 
stendi la tua mano e mettila nel mio costato; cessa di essere incredulo (apistos) e diventa credente 
(pistos)» (v. 27). La scena appare suggestiva e pone in contrasto le due figure e i due modi di 
conoscere: Gesù è colui che «conosce il cuore» (cf. Gv 1,48), mentre Tommaso pretende di 
conoscere mediante la prova esteriore, la verifica del «segni». Il Risorto concede all’apostolo il 
diritto di «vederlo» e accondiscende perfino alla sua pretesa di «toccarlo»: in fondo Tommaso era 
uno dei Dodici e la sua rivendicazione aveva una motivata ragione! Gesù chiama per nome 
l’apostolo incredulo, come aveva fatto per Maria. La scena raggiunge il suo culmine emotivo: solo 
davanti all’iniziativa del Risorto l’apostolo comprende che il suo «bisogno di credere» non può 
fermarsi ai segni umani, ma deve immergersi nel «mistero» dell’Amore trascendente di Dio! 
- Gesù lascia intendere che egli avrebbe dovuto credere alla «testimonianza» della comunità 
apostolica, sapendo affidare la propria ricerca all’autorità di coloro che sono stati testimoni legittimi 
dell’incontro pasquale. Tommaso non è solo, la sua ricerca non è un «fatto privato»; egli è chiamato 
a credere alla Parola, senza esigere prove supplementari: credere «senza vedere», ma poggiando la 
propria vita sulla testimonianza della Chiesa! La presa di coscienza dell’apostolo incredulo è 
simmetrica all’atteggiamento della Maddalena nel giardino della risurrezione. Sentendosi così 
interpellato da Gesù vivo davanti a lui, Tommaso prorompe nella confessione di fede più bella ed 
esplicita di tutto il Nuovo Testamento: «Mio signore e mio Dio» (v. 28: o kyrios mou kai o theos 
mou). Ogni resistenza è annullata dalla Parola del Cristo, che invita l’apostolo di fare il salto di 
qualità: da una fede «sotto condizione» ad una fede «senza condizioni»! Gesù trasforma questo incontro in 
un insegnamento futuro (i verbi sono al futuro): «beati coloro che pur non avendo visto crederanno» (v. 29). 
- Il racconto evidenzia la meta del cammino della rivelazione cristiana nel quarto vangelo: quello 
che è accaduto a Maria Maddalena, con accenti diversi, si è ripetuto nell’esperienza di Tommaso. 
L’apostolo riconosce Gesù come «suo Signore» e «suo Dio», lo proclama come colui al quale 
appartiene la pienezza della gloria, il solo che rende vicino ed accessibile l’unico e invisibile Dio 
(cf. Gv 14,9). Il vangelo giovanneo che si era aperto con l’annuncio del Verbo che era Dio (Gv 1,1), 
si chiude con la solenne professione di fede in Cristo Risorto, «Signore e Dio». Questa è la fede 
pasquale espressa dall’apostolo incredulo, che implica d’ora in avanti la testimonianza della 
comunità cristiana a cui è collegata la «beatitudine» di coloro che «pur non avendo visto 
crederanno».  
 
Æ SPUNTI PER LA MEDITAZIONE E L’ATTUALIZZAZIONE 



 31 

 
- Gesù appare «in mezzo» ai suoi discepoli con le caratteristiche della trascendenza, ma senza 
esibizioni plateali. Al contrario: pur entrando a «porte chiuse» nel cenacolo, il Risorto si presenta 
con il saluto  rassicurante della pace, mostrando le ferite della sua passione, quasi a far comprendere 
ai suoi discepoli che la pace cristiana deriva dalla vita donata per amore. Si comprende da questo 
gesto il legame inscindibile tra l’evento della passione e quello della risurrezione, che la comunità 
cristiana dovrà saper conservare nella propria predicazione. 
- La prima apparizione nel cenacolo non si riassume solo nell’identificazione del Cristo Risorto, ma 
aggiunge la rivelazione del progetto voluto dal Padre: il dono dello Spirito che vince ogni tristezza e 
riempie di gioia il cuore dei credenti. Il «vedere» da parte dei discepoli non è solo un atto fisico, 
bensì un verbo che implica il processo di fede: essi riconoscono il Signore (kyrios), capo e 
fondamento della Chiesa. Anche i discepoli, come prima Maria di Magdala, comprendono il 
significato salvifico della Pasqua e la vita offerta da Gesù: la relazione con Lui non potrà più essere 
interrotta. In tal modo la fede pasquale è una luce abbagliante che illumina ed unisce i due aspetti 
dell’unico mistero: la morte e la risurrezione. 
- Il Padre invia il Figlio per amore! Il Figlio alita sulla comunità dei discepoli lo Spirito Santo, 
sorgente  e forza dell’amore divino. Ancora più che negli altri vangeli, è Giovanni a richiamare  il 
rapporto stretto che esiste tra la missione di Gesù ricevuta dal Padre e la missione dei discepoli 
ricevuta da Gesù (Gv 17,18). Ripetendo il gesto creatore di Dio (Gn 2,7), Gesù alita sui discepoli lo 
Spirito, introducendo i suoi nell’amore trinitario promesso (Gv 14,20). E’ proprio con la forza dello 
Spirito che i discepoli divengono «testimoni» del Risorto e capaci di vivere la fede pasquale come 
annuncio di «speranza» per il mondo. Testimonianza e missione costituiscono il binomio 
inscindibile del mandato che il Risorto affida alla comunità cristiana.  
- L’ultima scena ha come protagonista l’apostolo Tommaso. L’episodio della prova della fede 
pasquale ripropone la relazione tra la limitatezza della ragione umana e il mistero di Dio. Come la 
Maddalena, che chiedeva di piangere sul cadavere di Gesù, così Tommaso interpreta ancora la sua 
relazione con il Maestro secondo le categorie umane. Egli è chiamato a fare l’incontro personale 
con Gesù, ma deve imparare il valore fondante della «testimonianza ecclesiale» che d’ora in poi 
caratterizzerà la missione della comunità apostolica, la quale aveva annunciato all’apostolo 
incredulo: «Abbiamo visto il Signore!» (v. 25). L’episodio ci insegna la necessità di interpretare 
l’esperienza cristiana in una prospettiva comunitaria, senza scorciatoie. Allo stesso modo la 
vocazione è frutto di un cammino personale ed ecclesiale, che chiede a ciascun credente di «credere 
senza aver visto», di entrare nel mistero di un incontro che non può essere verificabile 
empiricamente, né condizionato da prove esterne, ma è semplicemente un atto di affidamento a Dio 
attraverso la testimonianza della Chiesa. 
- La fede pasquale implica la testimonianza di vita e l’esercizio della speranza. A Tommaso, e a 
ciascun credente, il Risorto richiama il valore della fede incondizionata, che d’ora in poi non potrà 
essere esercitata nella storia se non mediante una coraggiosa e incrollabile speranza. Così in 1Pt 
l’autore potrà ricordare alla sua comunità che il fondamento d ogni vocazione è Cristo. E’ lui che 
bisogna cercare, lui solo adorare, «… pronti sempre a rispondere a chiunque domandi ragione della 
speranza che è in voi » (1Pt 3,15). 
 
f ALCUNE DOMANDE PER LA RIFLESSIONE 
 

- Fissiamo il nostro sguardo sulla comunità pasquale: tutto inizia con il dono dello Spirito 
attraverso Gesù risorto: in che modo collaboriamo all’azione dello Spirito in noi? Siamo in 
ricerca di Dio?  

- Gesù risorto affida ai suoi apostoli la responsabilità dei legare e sciogliere: come si declina 
in noi la dinamica di riconciliazione e di comunione? 



 32 

- Credere significa affidarsi: la figura di Tommaso ci fa riflettere sulla capacitò di affidamento 
che viviamo. Possiamo ritenere matura la nostra fede? Quali sono i segni del cammino di 
maturità che viviamo a livello personale e comunitario? 

- L’atto di fede di Tommaso è il punto di arrivo del suo percorso: sappiamo utilizzare la 
nostra riflessione razionale a servizio della ricerca della verità?  

 

f PAROLE-CHIAVE PER AIUTARE A PREGARE CON IL TESTO 

 
il sabato / chiuse le porte / si fermò in mezzo a loro / «Pace a voi!» / le mani e il costato 
gioirono / il Padre ha mandato me, anch'io mando voi» / «Ricevete lo Spirito Santo» /  
rimetterete i peccati / Tommaso / «Abbiamo visto il Signore!» / il segno dei chiodi /  
non crederò /«Metti qua il tuo dito e guarda le mie mani» / incredulo /  «Mio Signore e mio 
Dio!» /  beati  
 

' SALMO DI RIFERIMENTO PER «PREGARE IL TESTO»  
 

Salmo 122 
 

Quale gioia, quando mi dissero: «Andremo alla casa del Signore!». 2Già sono fermi i nostri 
piedi alle tue porte, Gerusalemme!  3Gerusalemme è costruita come città unita e compatta.  
4È là che salgono le tribù, le tribù del Signore, secondo la legge d’Israele,  per lodare il nome 
del Signore.  5Là sono posti i troni del giudizio, i troni della casa di Davide.  6Chiedete pace 
per Gerusalemme: vivano sicuri quelli che ti amano; 7sia pace nelle tue mura, sicurezza nei 
tuoi palazzi.  8Per i miei fratelli e i miei amici io dirò: «Su te sia pace!».  9Per la casa del 
Signore nostro Dio, chiederò per te il bene.  

 



 33 

9. IL RISORTO AD EMMAUS 
9. sett. 19-25/04/2026 

 
& IL TESTO BIBLICO  Lc 24,13-35    

 
13 Ed ecco in quello stesso giorno due di loro erano in cammino per un villaggio 
distante circa sette miglia da Gerusalemme, di nome Emmaus, 14 e conversavano di 
tutto quello che era accaduto. 15 Mentre discorrevano e discutevano insieme, Gesù in 
persona si accostò e camminava con loro. 16 Ma i loro occhi erano incapaci di 
riconoscerlo. 17 Ed egli disse loro: «Che sono questi discorsi che state facendo fra voi 
durante il cammino?». Si fermarono, col volto triste; 18 uno di loro, di nome Clèopa, 
gli disse: «Tu solo sei così forestiero in Gerusalemme da non sapere ciò che vi è 
accaduto in questi giorni?». 19 Domandò: «Che cosa?». Gli risposero: «Tutto ciò che 
riguarda Gesù Nazareno, che fu profeta potente in opere e in parole, davanti a Dio e a 
tutto il popolo; 20 come i sommi sacerdoti e i nostri capi lo hanno consegnato per farlo 
condannare a morte e poi l'hanno crocifisso. 21 Noi speravamo che fosse lui a liberare 
Israele; con tutto ciò son passati tre giorni da quando queste cose sono accadute. 22 Ma 
alcune donne, delle nostre, ci hanno sconvolti; recatesi al mattino al sepolcro 23 e non 
avendo trovato il suo corpo, son venute a dirci di aver avuto anche una visione di 
angeli, i quali affermano che egli è vivo. 24 Alcuni dei nostri sono andati al sepolcro e 
hanno trovato come avevan detto le donne, ma lui non l'hanno visto». 
25 Ed egli disse loro: «Sciocchi e tardi di cuore nel credere alla parola dei profeti! 26 
Non bisognava che il Cristo sopportasse queste sofferenze per entrare nella sua 
gloria?». 27 E cominciando da Mosè e da tutti i profeti spiegò loro in tutte le Scritture 
ciò che si riferiva a lui. 28 Quando furon vicini al villaggio dove erano diretti, egli fece 
come se dovesse andare più lontano. 29 Ma essi insistettero: «Resta con noi perché si fa 
sera e il giorno già volge al declino». Egli entrò per rimanere con loro. 30 Quando fu a 
tavola con loro, prese il pane, disse la benedizione, lo spezzò e lo diede loro. 31 Allora si 
aprirono loro gli occhi e lo riconobbero. Ma lui sparì dalla loro vista. 32 Ed essi si 
dissero l'un l'altro: «Non ci ardeva forse il cuore nel petto mentre conversava con noi 
lungo il cammino, quando ci spiegava le Scritture?». 33 E partirono senz'indugio e 
fecero ritorno a Gerusalemme, dove trovarono riuniti gli Undici e gli altri che erano 
con loro, 34 i quali dicevano: «Davvero il Signore è risorto ed è apparso a Simone». 35 
Essi poi riferirono ciò che era accaduto lungo la via e come l'avevano riconosciuto nello 
spezzare il pane. 

 
?   BREVE CONTESTUALIZZAZIONE E SPIEGAZIONE 
 
- Lc 24,13-35 fa da cerniera di tutta l’opera lucana in quanto è collocato tra la conclusione del 
racconto evangelico e l’inizio della vita della chiesa narrata negli Atti degli Apostoli. Dobbiamo 
vedervi una vera e propria catechesi della prima comunità cristiana, centrata sulla «riscoperta» della 
persona/missione di Cristo nel contesto della celebrazione eucaristica e dell’ascolto delle scritture 
sacre. Il brano, proprio del terzo evangelista, è attraversato da un motivo centrale: il cammino, come 
luogo dell’incontro e dell’annuncio, che culmina nell’accoglienza eucaristica e si traduce nella 
missione universale del vangelo!  
- Vi è un triplice movimento indicato nel testo: da Gerusalemme, con la tristezza nel cuore i due 
discepoli vanno verso Emmaus (vv. 13-24); l’incontro sulla strada del ritorno diventa annuncio-
rivelazione (vv. 25-27); l’accoglienza dei due discepoli nella loro dimora e la cena eucaristica (vv. 
28-31) che diventa memoria e scoperta del Risorto (v. 32); il ritorno a Gerusalemme e l’annuncio 
della risurrezione (vv. 33-35). 



 34 

- Il triplice movimento descritto dall’episodio evidenzia alcuni aspetti particolari: i due discepoli 
rientrano nella loro casa «con il volto triste» (v. 17), conversando (ōmiloun) e discutendo (syzētein) 
di quanto era accaduto. Essi sentono con profonda delusione la lontananza e il ricordo di Gesù e 
delle sue parole. Ai vv. 15-16 viene presentato il viandante che «cammina» insieme a loro, ma essi 
non lo riconoscono. 
- Il dialogo tra Gesù e i due discepoli consente al lettore di cogliere la sintesi del racconto pasquale, 
a cui manca l’esperienza della risurrezione. L’ironia narrativa tocca il culmine al v. 21: «noi 
speravamo che fosse Lui a liberare Israele…», in quanto il discepolo che parla «a nome di tutti», 
non sa di avere davanti proprio colui a cui si riferisce. La risposta del Signore nei vv. 25-27 diventa 
una «catechesi» che muove il cuore dei due discepoli, definiti «stolti e lenti di cuore» (v. 25: 
anoētoi kai bradeis tē kardia). Gesù apre il cuore dei due increduli alla Scrittura e spiega le profezie 
che si riferivano a Lui. Il v. 26 («non bisognava che il Cristo sopportasse queste sofferenze?») è 
fondamentale per capire il nesso tra passione e risurrezione. Il cammino sulla strada di casa diventa 
così «cammino di fede» e la casa all’orizzonte è la Chiesa, comunità dei credenti. 
- Lo sconosciuto parla di sé, rendendosi sempre più «amico e familiare» dei due discepoli. Essi lo 
sentono «vicino», compagno nel cammino di fede, a tal punto da insistere che rimanesse con loro: 
«resta con noi perché si fa sera e il giorno già volge al declino» (v. 29). Gesù decide di fermarsi 
dopo aver fatto la strada insieme: egli non è più straniero, ma la sua Parola si è fatta vicina ai due 
testimoni, che gli aprono le porte della casa e gli offrono da mangiare.  
- Al v. 30 si descrive la cena con gli stessi verbi eucaristici, in un contesto simile alla cena pasquale: 
prendere il pane (labōn ton arton), dire la benedizione (eulogesen), spezzarlo e darlo a loro (klasas 
epedidou autois). Di fronte a questi gesti i discepoli lo riconoscono, ma nello stesso momento egli 
sparisce (v. 31). Ecco la svolta del racconto: l’incontro diventa «memoria» e testimonianza che 
nasce dal cuore «ardente» (v. 32) e spinge i due credenti ad uscire dalla casa dove il Cristo ha 
voluto fermarsi per fare ritorno a Gerusalemme ed annunciare agli Undici che «il Signore è  
veramente risorto ed è apparso a Simone» (v. 34).  
- E’ importante osservare nella narrazione l’analisi dei sentimenti, degli atteggiamenti e dei 
contrasti espressivi: descrizione delle persone (volti, occhi, cuore); cammino triste/ritorno gioioso; 
annuncio della cronaca dei fatti/riannuncio del kerigma; accoglienza di uno sconosciuto/sparizione 
del Cristo rivelato; stoltezza/saggezza; ignoranza/conoscenza; mentre scende la notte si ritirano ad 
Emmaus / mentre comincia l’alba i discepoli ritornano pieni di gioia a Gerusalemme! 
- Il cammino dei due discepoli è segnato da due case: il cenacolo di Gerusalemme e la dimora di 
Emmaus. I vangeli raccontano delle apparizioni in quella stessa sera nel Cenacolo di Gerusalemme 
(cf. Mc 16,14; Lc 24,36-43; Gv 20,19-23) e contestualmente descrivono dell’esperienza del Risorto 
che entra anche nella casa dei due viandanti. Nel mentre gli undici sono chiusi all’interno del 
cenacolo per timore dei Giudei, è Gesù stesso ad entrare nella dimora dei suoi amici, a fermarsi con 
loro, a prendere posto alla loro mensa.  
- Nella pagina di Emmaus il fermarsi del Risorto diventa esperienza di fede e di comunione 
eucaristica. In questa grande icona domestica Gesù ci rivela Dio come «Emmanuele», colui che 
sceglie di rifare con noi il cammino verso casa, vincendo le nostre tristezze e solitudini. La Parola e 
il pane eucaristico diventano forza del cammino e certezza della sua compagnia nella Chiesa. 
Questo racconto, amplificato e rielaborato da Luca, ci insegna a «discernere» la visita del Signore, 
che «vuole dimorare sempre con noi», facendoci passare dalla desolazione alla consolazione, dalla 
sfiducia alla speranza, dalla solitudine alla gioia di aver riscoperta una famiglia, che è la chiesa.  
 
Æ     SPUNTI PER LA MEDITAZIONE 
 
- Il brano sottolinea il fermarsi di Gesù Risorto con due discepoli a Emmaus. Ripercorrendo gli 
aspetti del racconto, osserviamo come la via di andata e ritorno tra Gerusalemme ed Emmaus 
richiama nel nostro contesto l’urgenza della «nuova evangelizzazione», il bisogno di riscoprire le 
ragioni della nostra fede ed insieme ricevere la forza per annunciare il Risorto. L’icona pasquale 



 35 

diventa così una griglia interpretativa di come vivere l’avventura ecclesiale, tra labirinti ed incroci 
fatti di scoraggiamento, stanchezza, delusioni e scoperte. 
- Siamo in cammino anche noi, che ci accostiamo alla Parola. I nostri sentimenti non sembrano 
molto dissimili dalla disillusione e dalla tristezza dei due discepoli di Emmaus. La storia di questo 
incontro ci appartiene in modo profondo. Ma non possiamo fermarci. Siamo chiamati a camminare, 
pur sapendo che il Viandante sconosciuto è con noi. La pagina lucana è una grande catechesi che ci 
aiuta a meditare su tre punti principali: a) il cammino per arrivare alla fede pasquale; b) la Parola; c) 
l’Eucaristia. Il cammino è la categoria biblica con cui si apre e si chiude la storia della salvezza: da 
Abramo al veggente dell’Apocalisse, tutti siamo chiamati a ripercorrere il cammino della fede e 
dell’incontro.  
- In questo cammino incontriamo/ascoltiamo la Parola. Dalle parole della cronaca, dai fatti degli uomini, 
alla Parola che ti cambia la vita: la Parola di Dio. Il cammino geografico diventa cammino spirituale. Ai 
due discepoli, che raccontano al Pellegrino gli ultimi avvenimenti di Gerusalemme, manca fatalmente 
proprio il finale: la risurrezione! La storia ripetuta è per loro solo un canovaccio di un omicidio ingiusto, 
scandaloso, da dimenticare. Non hanno ancora fatto il passo decisivo. Sono in cammino, ma «dentro» 
sono fermi, tristemente bloccati. Ecco: a noi manca il passo decisivo per l’incontro con Cristo. E questo 
accade sulla strada della Pasqua! Da soli non potranno rimettersi in cammino.  
- Gesù prende l’iniziativa: decide di «camminare con loro» per «abitare la loro disillusione». Come 
il Dio dell’Esodo, che invisibilmente viaggia con il suo popolo, così Gesù  condivide il passo della 
stanchezza e della sconfitta. «Noi speravamo»: tutto sembra tramontato, come quel crepuscolo con 
il quale tramontano anche le ultime speranze. Gesù riparte dalla Parola della Scrittura. La Parola, 
nella potenza dello Spirito, trasforma quel colloquio occasionale in un incontro determinante. 
Comprendere per comprendersi! Il passo diventa la possibilità di un «passaggio». Occorre fermarsi, 
sostare con lo sconosciuto, egli non può continuare nella notte il suo viaggio se prima non lo si fa 
entrare nella propria casa. Così accade: «Resta con noi». 
- L’invito a restare diventa insistente: dalla Parola all’Eucaristia. Quegli occhi incapaci di 
riconoscerlo si schiudono all’incontro, i loro cuori tristi si accendono di speranza, quel cibo diventa 
eucaristia. E’ la Pasqua del crocifisso risorto! E’ la risposta che i due discepoli hanno cercato e 
trovato. La casa di Emmaus è icona della chiesa che ha riscoperto la presenta del Risorto: Egli si è 
fermato! Si è seduto per condividere l’ospitalità. Gesù è entrato: nel cammino, nella mente, nel 
cuore, nella casa, nelle attese, nelle speranze dei due discepoli. Così il loro incontro si trasforma in 
annuncio: saranno testimoni da Gerusalemme fino agli estremi confini della terra (At 1,8). 
 
f ALCUNE DOMANDE PER LA RIFLESSIONE 
 
- L’esperienza cristiana avviene lungo una strada: dalla delusione alla scoperta. Puoi dire di aver 
fatto la scoperta di Dio nella tua vita?  
 - Come giudichi il cammino di questo tempo? Quali sono i segni di delusione presenti nel mondo? 
Quali i segni di speranza? 
- Lo sconosciuto pellegrino ascolta e cammina insieme a loro: sei capace di ascoltare l’altro che ti è 
vicino? Sai farti compagno nel cammino di chi è deluso? 
- La Parola e l’accoglienza: come vivi l’accoglienza della Parola di Dio? La leggi personalmente? 
La ascolti nell’assemblea? 
- Emmaus culmina nell’ambiente della casa: fanno entrere il pellegrino sconosciuto e spezzano il 
pane dell’amicizia. L’Eucaristia al centro: accade così anche nella tua famiglia e nella tua 
comunità? 
 
* PAROLE-CHIAVI PER AIUTARE A PREGARE CON IL TESTO 
Fermati a meditare su alcune parole-chiave della pagina evangelica: 

 
due di loro erano in cammino / conversavano / si accostò / camminava con loro.  



 36 

i loro occhi / Si fermarono / volto triste / profeta potente / Noi speravamo  
alcune donne / egli è vivo / lui non l'hanno visto 
Sciocchi e tardi di cuore / profeti /Non bisognava / spiegò  
tutte le Scritture / andare più lontano / Resta con noi / prese il pane  / benedizione 
spezzò / diede loro / si aprirono loro gli occhi / lo riconobbero.  
/spiegava le Scritture / «Davvero il Signore è risorto  
 
 

' SALMO DI RIFERIMENTO PER «PREGARE IL TESTO»  
 
Salmo 23 

 
Il Signore è il mio pastore: non manco di nulla; 2 su pascoli erbosi mi fa riposare ad acque 
tranquille mi conduce. 3 Mi rinfranca, mi guida per il giusto cammino, per amore del suo 
nome. 4 Se dovessi camminare in una valle oscura, non temerei alcun male, perché tu sei 
con me. Il tuo bastone e il tuo vincastro mi danno sicurezza. 5 Davanti a me tu prepari una 
mensa sotto gli occhi dei miei nemici; cospargi di olio il mio capo. Il mio calice trabocca. 6 
Felicità e grazia mi saranno compagne tutti i giorni della mia vita, e abiterò nella casa del 
Signore per lunghissimi anni. 
 



 37 

10. IO SONO IL BUON PASTORE 
10. sett. 26/04-02/05/2026 

 
& IL TESTO BIBLICO Gv 10,1-10 

 
«In verità, in verità io vi dico: chi non entra nel recinto delle pecore dalla porta, ma vi 
sale da un’altra parte, è un ladro e un brigante. 2Chi invece entra dalla porta, è pastore 
delle pecore. 3Il guardiano gli apre e le pecore ascoltano la sua voce: egli chiama le sue 
pecore, ciascuna per nome, e le conduce fuori. 4E quando ha spinto fuori tutte le sue 
pecore, cammina davanti a esse, e le pecore lo seguono perché conoscono la sua voce. 
5Un estraneo invece non lo seguiranno, ma fuggiranno via da lui, perché non conoscono 
la voce degli estranei». 6Gesù disse loro questa similitudine, ma essi non capirono di 
che cosa parlava loro.  
7Allora Gesù disse loro di nuovo: «In verità, in verità io vi dico: io sono la porta delle 
pecore. 8Tutti coloro che sono venuti prima di me, sono ladri e briganti; ma le pecore 
non li hanno ascoltati. 9Io sono la porta: se uno entra attraverso di me, sarà salvato; 
entrerà e uscirà e troverà pascolo. 10Il ladro non viene se non per rubare, uccidere e 
distruggere; io sono venuto perché abbiano la vita e l’abbiano in abbondanza.  

 
?   BREVE CONTESTUALIZZAZIONE E SPIEGAZIONE 
 
- La lectio è centrata sulla similitudine del «pastore». Sul piano simbolico l’immagine evoca alcuni 
significati e messaggi: in primo luogo il pastore è colui che esercita un’autorità sul gregge; la 
conoscenza e la responsabilità di proteggere e guidare il gregge per farlo vivere senza pericoli né 
malattie; l’amore del pastore per il suo gregge che viene teneramente descritto con atteggiamenti 
umani paterni e protettivi nei riguardi delle pecore. La presentazione dell’immagine del pastore e 
l’analisi della grande metafora in Gv 10,1-21 permettono di sviluppare un ulteriore aspetto della 
simbologia giovannea che inerisce strettamente al servizio della guida nell’ambito della comunità.  
- L’immagine che Gesù stesso propone è quella della «porta», che indica la necessità di compiere 
un passaggio, di operare una scelta verso Cristo, di raggiungere il gregge «entrando» nella vita 
offerta fino al sacrificio estremo dal Figlio, il Pastore Grande delle pecore (Eb 13,20). La funzione 
pastorale evoca la speranza nella vita, la protezione da ogni pericolo e l’unità del gregge. La 
metafora costituisce un insegnamento per il credente sulla fedeltà alla propria vocazione e sulla 
virtù della speranza che si sperimenta nel cammino verso Cristo e verso il compimento del Regno. 
Il verbo giovanneo di questa tappa spirituale è «condurre», che riassume il cammino di 
responsabilità del credente. L’uso di questo verbo-chiave ci permette di collegare al sacramento 
dell’Ordine un ulteriore significato: il pastore è colui che guida entrando nell’esperienza del mistero 
di Dio insieme alla sua comunità.  
- L’evangelista Giovanni riserva un posto specifico per presentare l’immagine di Gesù-pastore in 
Gv 10. Il capitolo si suddivide in due parti: nella prima parte (vv. 1-21) i riporta il discorso sul buon 
pastore mentre nella seconda parte (vv. 22-42) il dibattito di Gesù con i giudei durante la festa della 
dedicazione. Il messaggio che si trae dalla lettura del testo giovanneo è denso di spiritualità: viene 
presentata la chiesa come gregge di Dio, guidata dall’unico Pastore che è Cristo.  
- L’immagine del «pastore buono/bello» derivante dall’Antico Testamento è pienamente rivelata 
nella persona del Signore: è Gesù il pastore annunciato dai profeti che guida al pascolo il suo 
gregge, la chiesa e che offre la vita per le sue pecore, perché è venuto perché abbiano la vita e 
l’abbiano in abbondanza (Gv 10,10). Si aggiunge una seconda immagine: egli è la «porta delle 
pecore» (10,7), l’unico mediatore della salvezza, la condizione per passare dalla morte alla vita, per 
godere dei verdi pascoli (Gv 10,9), per sperimentare la novità dell’esistenza cristiana. Al modello 
del «buon pastore» si contrappone quello del mercenario, il quale vive ed opera per interessi 



 38 

personali, fuggendo la responsabilità del gregge e lasciandolo al suo destino di morte (Gv 10,10.12-
13). Si evidenzia sempre di più il ruolo della fedeltà del pastore.  
- La caratteristica che si impone alla comprensione del testo è l’amore fedele del pastore per il suo 
gregge, la relazione personale (seguire il cammino, ascoltare la voce, conoscere una per una le 
pecore,…) che implica l’assunzione di un impegno totale e completo per la vita dell’intero gregge. 
La bontà del pastore si traduce in fedeltà. Si tratta di una scelta libera e gratuita compiuta nel 
mistero dell’amore di Dio, che consente al Figlio di «dare la sua vita per riprenderla di nuovo» 
nella logica dell’obbedienza alla volontà del Padre (Gv 10,18), che si compirà nell’evento della 
pasqua, fonte di ogni speranza cristiana. 
- Il retroterra dell’Antico Testamento illumina l’applicazione alla persona di Cristo-pastore. Egli è 
soprattutto il «compagno di viaggio», trascorre con il suo gregge lo stesso tempo, gli stessi rischi, la 
stessa sete e fame, la stessa fatica del cammino. Solo il pastore «conosce» la sue pecore, sa dare 
loro certezza e sicurezza, protegge il loro cammino e li salva dai rischi imprevisti. Così mediante la 
presentazione dei numerosi personaggi biblici che incarnano la figura pastorale si esprimono con 
vari simbolismi entrambe le funzioni: il pastore è l’uomo forte, chiamato alla responsabilità del 
gregge, pronto a difenderlo contro i pericoli (1Sam 17,34-37; Mt 10,16; At 20,29), ma nello stesso 
tempo si comporta come un padre amorevole verso le sue pecore (Pr 27,23-24), con atteggiamenti 
di profonda comprensione, di pazienza e di tenerezza (Is 40,11), amando teneramente il suo gregge 
« come una figlia» (2Sam 12,3).  
- Diversi passi biblici considerano JHWH come il pastore d’Israele (Gn 49,24; Sal 74,1; 77,2; 
78,52; 80,2; 95,6-7; 100,3; Os 4,16), come il Dio della salvezza da ogni pericolo e nella successiva 
rilettura profetica, JHWH -pastore viene considerato come il salvatore escatologico (Is 40,11; 49,9-
10). Unita a questa prospettiva, l’espressione Jhwh-pastore nel contesto monarchico appare 
equivalente a Jhwh-re, celebrato con varie espressioni da numerosi testi salmici (Sal 5,3; 24,7-10; 
29,10; 44,5; 47,7-8; 48,3; 74,12; 84,4; 93,1; 95,3): spesso la figura di Jhwh-pastore che «provvede» 
ai bisogni dell’uomo appare con la sottolineatura della paternità di Dio, a cui l’orante si affida con 
tutto il cuore in piena fiducia: «Egli è il nostro Dio, e noi il popolo del suo pascolo, il gregge che 
egli conduce» (Sal 95,7). Oltre all’immagine di Jhwh-pastore, i testi biblici presentano la 
dimensione pastorale in diversi personaggi della Scrittura: il Signore affida ad alcuni suoi servi il 
compito di pascolare il gregge (Mosè, Davide; i Giudici, i capi del popolo, i principi delle nazioni).  
In particolare il titolo di «pastore» è riservato per il personaggio del Messia, il «nuovo Davide».  Il 
messaggio dei profeti esilici, come Geremia ed Ezechiele è chiaro: JHWH riprende la guida del 
popolo sbandato ed abbandonato al suo destino e la affida al Messia, in quanto i pastori d’Israele si 
sono rivelati infedeli alla loro missione. E’ molto forte il giudizio dato dai profeti sui pastori 
infedeli del popolo: essi non hanno cercato Jhwh (Ger 10,21), ribellandosi contro Dio (Ger 2,8) e 
trascurando la cura del gregge (Ez 34,3). Il profeta Michea invoca l’intervento diretto di JHWH per 
il suo popolo (Mi  7,14-15), rivelando come sarà JHWH stesso il vero pastore che prenderà in mano 
il gregge (Ger 23,3), lo radunerà (Mi 4,6), lo ricondurrà (Ger 50,19) e lo custodirà per sempre (Ger 
31,10; Ez 34,11-22).  
- La metafora pastorale accompagna la narrazione della tragedia nazionale dell’esilio ebraico ed 
insieme la speranza della salvezza per mano di Dio (Ger 3,14-15; Ez 34,23-25). Nel profeta 
Zaccaria, che vive ed opera dopo l’esilio, viene evidenziato un giudizio severo contro i cattivi 
pastori d’Israele, che non sperano e non attendono il compimento delle promesse divine. Il profeta 
richiama con toni forti la responsabilità dei pastori di fronte al giudizio di JHWH (Zac 10,3; 11,4-
17) che lascerà un «resto» (Zac 13,8) per il quale il «pastore» sarà colpito e trafitto, ma la sua morte 
risulterà salvifica (Zac 13,1-6). La connessione con la figura del «servo sofferente di JHWH », il 
quale viene descritto come «pecora muta di fronte ai suoi tosatori » (Is 53,7) che offre la sua vita 
per il «gregge disperso», ottenendo la salvezza (Is 53,6.11-12). 
 
Æ   SPUNTI PER LA MEDITAZIONE 



 39 

- La riflessione sulla figura del «buon pastore» evidenzia la ricchezza della parola di Dio che ci 
invita a contemplare il mistero di Cristo risorto e del suo corpo che è la chiesa. E’ in Cristo – 
pastore che dobbiamo cercare - la guida della nostra vita e delle nostre comunità. 
- Al pastore è legata l’idea della fedeltà fondamentale, fino a da re la vita «in abbondanza». Il 
Pastore è colui che conosce le sue pecore, si prende cura del gregge e diventa egli stesso «porta» di 
ingresso. L’atto di entrare è anzitutto per il gregge un atto di affidamento al pastore. L’ingresso del 
gregge simboleggia un «entrare nella fedeltà» di Dio. 
- La fondamentale fedeltà del pastore si traduce in una triplice prospettiva: Fedeltà all’amore del 
Padre, che Gesù stesso rivela nel discorso del buon pastore (Gv 10,17-18). L’amore fedele si 
traduce nella comunione filiale e nella consegna totale della propria vita al Padre celeste, il quale 
«si rallegra» per la pecora che è stata ritrovata (Mt 18,13).  
- Occorre rilevare che il tema della porta è presente in alcuni contesti biblici, con i seguenti 
significati: porta di giustizia, di speranza, del cielo: Gen 28,17; Sal 78,23; Sal 118,19; Os 2,17; Ap 
4,1; porta della morte, degli inferi: Gb 38,17; Sap 16,13; Mt 16,18; porta stretta: Mi 2,13; Mt 7,13; 
porta delle pecore:  Gv 10,1.7. L’immagine del Pastore che guida il nostro cammino deve farci 
guardare al futuro con speranza: Dio non ci ha abbandonato nelal solitudine del mondo, ma ci guida 
e ci protegge attraverso gli eventi della vita. 
 
f ALCUNE DOMANDE PER LA RIFLESSIONE 
 
- La pagina del Buon Pastore ricorda la responsabilità della guida: come stai esercitando le 
responsabilità nella famiglia, nel lavoro, nelle scelte delicate della tua vita? 
- Il discorso di Gesù sottolinea la presenza della negatività nella storia: il pastore / il mercenario; le 
pecore / i lupi. Sei in grado di fare il discernimento tra il bene e il male presente nel tuo ambiente?  
- Il buon Pastore conserva una relazione personale e diretta con il gregge: come vive oggi il 
sacerdote nella tua comunità? Come puoi aiutarlo a vivere la responsabilità di guidare il gregge? 
- Il buon Pastore dà la vita: in che misura dobbiamo essere fedeli al nostro mandato? Dio ci chiede 
di dare tutto noi stessi: siamo in grado oggi di confermare questo impegno? 
- L’immagine pastorale può essere riferita anche a coloro che ci governano: come sviluppare la 
responsabilità dei governanti e aiutarli a maturare un’autentica consapevolezza del loro servizio? 
 
* PAROLE-CHIAVI PER AIUTARE A PREGARE CON IL TESTO 
Fermati a meditare su alcune parole-chiave della pagina evangelica: 

 
recinto / porta / un ladro e un brigante / pastore delle pecore / egli chiama / conduce fuori / 
cammina davanti / le pecore lo seguono / il voce / io sono la porta / sarà salvato / entrerà e 
uscirà e troverà pascolo / la vita / in abbondanza / Io sono il buon pastore  

 
' SALMO DI RIFERIMENTO PER «PREGARE IL TESTO»  

 
Salmo 1 

 
1Beato l’uomo che non entra nel consiglio dei malvagi, non resta nella via dei peccatori e 
non siede in compagnia degli arroganti, 2ma nella legge del Signore trova la sua gioia, la sua 
legge medita giorno e notte. 3È come albero piantato lungo corsi d’acqua, che dà frutto a suo 
tempo: le sue foglie non appassiscono e tutto quello che fa, riesce bene. 4Non così, non così i 
malvagi, ma come pula che il vento disperde; 5perciò non si alzeranno i malvagi nel giudizio 
né i peccatori nell’assemblea dei giusti, 6poiché il Signore veglia sul cammino dei giusti, 
mentre la via dei malvagi va in rovina.  



 40 

11. VIA, VERITÀ E VITA 
11. sett. 03-09/05/2026 

 
&    IL TESTO BIBLICO GV 14,1-12 
 

1Non sia turbato il vostro cuore. Abbiate fede in Dio e abbiate fede anche in me. 2Nella 
casa del Padre mio vi sono molte dimore. Se no, vi avrei mai detto: “Vado a prepararvi 
un posto”? 3Quando sarò andato e vi avrò preparato un posto, verrò di nuovo e vi 
prenderò con me, perché dove sono io siate anche voi. 4E del luogo dove io vado, 
conoscete la via».  
5Gli disse Tommaso: «Signore, non sappiamo dove vai; come possiamo conoscere la 
via?». 6Gli disse Gesù: «Io sono la via, la verità e la vita. Nessuno viene al Padre se non 
per mezzo di me. 7Se avete conosciuto me, conoscerete anche il Padre mio: fin da ora lo 
conoscete e lo avete veduto».  
8Gli disse Filippo: «Signore, mostraci il Padre e ci basta». 9Gli rispose Gesù: «Da tanto 
tempo sono con voi e tu non mi hai conosciuto, Filippo? Chi ha visto me, ha visto il 
Padre. Come puoi tu dire: “Mostraci il Padre”? 10Non credi che io sono nel Padre e il 
Padre è in me? Le parole che io vi dico, non le dico da me stesso; ma il Padre, che 
rimane in me, compie le sue opere. 11Credete a me: io sono nel Padre e il Padre è in me. 
Se non altro, credetelo per le opere stesse. 12In verità, in verità io vi dico: chi crede in 
me, anch’egli compirà le opere che io compio e ne compirà di più grandi di queste, 
perché io vado al Padre. 
 

?   BREVE CONTESTUALIZZAZIONE E SPIEGAZIONE 
 
- La pericope appartiene ai «discorsi di Addio» di Gesù (cf. Gv 13-16). Dopo aver profetizzato a 
Simon Pietro che lo avrebbe rinnegato al canto del gallo (Gv 13,38), Gesù rincuora i suoi discepoli 
e li invita ad avere fede in lui. Il nostro testo si articola in due unità: vv. 1-4: la rassicurazione per i 
discepoli; vv. 5-12: la rivelazione a Tommaso.  
- La rassicurazione segue il dialogo precedente con Simon Pietro e l’annuncio del futuro 
rinnegamento. I discepoli sono presi da tristezza e paura: essi intuiscono che sta per accadere 
qualcosa che segnerà profondamente la loro esistenza. Gesù esordisce con la rassicurazione: «Non 
sia turbato (mē tarassesthō) il vostro cuore» (v. 1). Riecheggia il messaggio biblico del «non 
temere», che evoca la presenza confortante di Dio accanto a coloro che sono chiamati ad una 
missione. Occorre passare dal turbamento alla fede nel Padre attraverso il Figlio: «Abbiate fede in 
Dio e abbiate fede anche in me». 
- La «casa» del Padre è spalancata. Si tratta di un’immagine molto significativa: Dio non abbandona 
nessuno al suo destino. Il ruolo mediatore di Gesù è di preparare “un posto”. L’esperienza familiare 
della fede ci aiuta a cogliere il senso profondo del nostro cammino nel mondo: si tratta di una 
preparazione ad una destinazione finale che oltrepassa i limiti della fragilità umana. Il tempo che sta 
per dispiegarsi è solo un passaggio ad una situazione definitiva. Afferma Gesù: «Quando sarò 
andato e vi avrò preparato un posto, verrò di nuovo e vi prenderò con me, perché dove sono io siate 
anche voi. E del luogo dove io vado, conoscete la via» (Gv 14,2-3).  
- In queste parole si sovrappongono diverse immagini per presentare il tema del distacco dal mondo 
e del passaggio del Cristo al Padre. Egli dovrà lasciare questo mondo per andare nella «casa del 
Padre», dove preparerà a loro «la dimora». Una volta preparata la dimora, Cristo glorioso tornerà di 
nuovo, prenderà con sé i suoi e li condurrà nella sua dimora.  
- Resta per ultimo il motivo della «via». La metafora della casa (oikia) posta in relazione alla 
comunione con il Padre, richiama l’idea dell’accoglienza e dell’intimità familiare (cf. Gv 8,35). 
Troviamo già espresso nel Sal 42,3-5 il motivo del santuario di Dio (cf. Sal 27,4; 84,5), che assume 
una valenza escatologica: il credente si affida alla provvidenza celeste per partecipare alla pace e 
alla beatitudine eterna nel cielo, presso la dimora di Dio promessa ai giusti. Nel quadro letterario di 



 41 

Gv 14-16 si fa ricorso più volte ai verbi «camminare» e «andare via» (Gv 14,2.3.12.28; cf. 16,7.28). 
Volendo esprimere l’idea della separazione, Gesù allude all’esperienza escatologica come un 
«esodo» da compiere verso un luogo, secondo un preciso progetto di Dio (cf. Dt 1,29-33). Tale 
esperienza implica la fede dei discepoli: «abbiate fede in Dio e in me» (Gv 14,1). 
- In tale contesto Tommaso rivolge per primo la domanda: «Signore, non sappiamo dove vai e come 
possiamo conoscere la via?» (Gv 14,5). All’intervento di Tommaso seguiranno altre due domande, 
rispettivamente di Filippo (Gv 14,8) e di Giuda Taddeo (Gv 14,22). Il dialogo tra Gesù e i tre 
apostoli ricalca lo schema giovanneo dell’approfondimento della rivelazione cristologica. Tommaso 
sollecita Gesù sul motivo del «conoscere la via», Filippo esprime la richiesta della visione del 
«volto del Padre» e Giuda chiede il perché della rivelazione ai discepoli e non al mondo. 
- E’ importante sottolineare come il dialogo inizi con Tommaso e il motivo del «conoscere la via 
(hodos)». Proprio Tommaso, secondo la tradizione, sarà l’apostolo che aprirà la via dell’evangelizzazione in 
Oriente, aprendo nuovi orizzonti della predicazione cristiana. La domanda di Tommaso inizia con la 
dichiarazione: «Signore non sappiamo dove vai». Il motivo della «non conoscenza» sembra 
richiamare alla mente la fatica di affidarsi senza «vedere». L’Apostolo si fa portavoce del gruppo dei 
discepoli e interroga il Signore sul futuro ignoto, dopo aver udito l’invito del Cristo a «avere fede».  
- La rivelazione cristologica è centrale: Gesù è la via, la verità e la vita (v.6). Im questa rivelazione 
si concentra la sintesi della fede anticotestamentaria. Via, come percorso a Dio, verità, come 
mistero rivelato di Dio, vita, come comunione con Dio! Tutto questo implica la fede. 
- La fede appartiene a una «conoscenza» diversa rispetto al potere umano. Si tratta di un’esperienza 
personale che implica l’incontro con Cristo: via verità e vita. Solo Gesù è il mediatore che permette 
di andare a Dio e di conoscere il Padre entrando in comunione vitale con Lui. In questo senso nel 
Cristo-via, il credente può accedere alla verità progettuale del Padre e sperimentare la pienezza 
della sua vita. In definitiva la domanda di Tommaso implica l’autorivelazione di Gesù via verità e 
vita». «Conoscere la via» significa aderire nella fede al mistero di Cristo. Attraverso Gesù si fa 
esperienza dell’ultimo esodo, si ripercorre il cammino di liberazione e di speranza e si accede alla 
terra promessa della pace in Dio.  
- Nel v. 8 interviene Filippo: «mostraci il Padre e ci basta». Alla fede cristologica si collega l’atto di 
fede nel Padre. In Gesù si rivela il volto del Padre. Nel mistero della paternità di Dio, i discepoli 
potranno affidare la loro esistenza e confidare nella potenza liberatrice.  
- La forza deriva dall’ascolto della Parola e dal «rimanere fedeli» alle «parole» del Figlio, come il 
Figlio è fedele alle «parole» del Padre. Chi rimane fedele alle sue parole, compie le «opere» di Dio. 
Il testo culmina in quest’affermazione illuminante: la Parola e l’opera di Dio. 
 
Æ     SPUNTI PER LA MEDITAZIONE 
 
- La straordinaria rivelazione del nostro brano ci aiuta a vivere il cammino pasquale contemplando 
il volto di Cristo e del Padre. Emergono diversi elementi di meditazione e di applicazione alla vita 
quotidiana. In primo luogo spicca la rivelazione cristologica. I discepoli insieme a Gesù stanno 
vivendo una singolare esperienza di comunione. Tuttavia la solitudine e l’angoscia della futura 
prova, incute nei discepoli il turbamento. E’ la fragilità umana che spinge tutti noi a sperimentare le 
nostre fatiche di credere e di amare. Gesù comprende ed interviene. Egli rassicura. Nella sua 
rassicurazione cogliamo il dono di Dio: non siamo soli, ma siamo destinati alla comunione nella 
casa del Padre. Il Figlio ci prepara il posto. 
- Un secondo elemento della rivelazione cristologica è la triade: «via-verità-vita». In Cristo l’uomo 
trova la risposta alle sue domande sul presente e sul futuro. La «via» segnala il percorso della fede 
che si apre al futuro; la «verità» indica la certezza dell’amore di Dio in Cristo; «la vita» è la 
condizione definitiva che già al presente è prefigurata nell’affidarsi a Cristo. In definitiva, la 
«conoscenza» dei discepoli ha come risposta la comunione profonda con Dio in Cristo morto e 
risorto. 
- Un terzo aspetto riguarda la relazione Padre-Figlio. La domanda posta da Filippo attiene al 
mistero trinitario: conoscere il Padre attraverso il volto de Figlio. Inabissarci nella SS. Trinità e 
vivere in profonda unione con il Figlio, significa sperimentare la presenza del Padre. Questo 



 42 

processo avviene mediante l’ascolto della Parola e il compimento della volontà di Dio. Il messaggio 
finale del nostro testo culmina nell’opera di Dio: colui che vive il cammino della fede ed accoglie la 
rivelazione di Cristo, compirà l’opera di Dio e «farà opere ancora più grandi». La fede pasquale è 
ribadita nell’ultima espressione del brano: «credetemi» (v. 11). Credere è lasciare che la luce diivna 
illumini l’esistenza dell’uomo. Tale luce è comunione trinitaria, amore generativo, cammino 
fraterno, certezza di verità, presenza di vita. 
 
 
f ALCUNE DOMANDE PER LA RIFLESSIONE 
 
- La pagina giovannea ci aiuta a vivere il cammino pasquale entrando nel mistero di Cristo risorto. 
Chi è Gesù per l’uomo di questo tempo? Come possiamo presentarlo al nostro prossimo?  
La domanda di fede domina il nostro brano: quale ruolo ha la fede per noi oggi? 
- Cristo come «via»: quali strade siamo chiamati a percorrere per evangelizzare i popoli? 
- Cristo come «verità»: l’autenticità della testimonianza cristiana si coniuga con le verità dottrinali. 
Abbiamo la capacitò di fare sintesi del contenuto del Vangelo?  
- Cristo come «vita»: la testimonianza si basa sul realismo della nostra concreta vita. Siamo uniti a 
Lui, attraverso i sacramenti? Contempliamo i suo volto? Desideriamo la vita trinitaria in noi? Ci 
apriamo all’amore del Padre? 
 
* PAROLE-CHIAVI PER AIUTARE A PREGARE CON IL TESTO 
Fermati a meditare su alcune parole-chiave della pagina evangelica: 

 
Cuore / Abbiate fede / La casa del Padre / vi prenderò  / «Signore, non sappiamo dove vai / 
conoscere la via? / Io sono la via, la verità e la vita /conoscerete anche il Padre mio / 
«Signore, mostraci il Padre e ci basta / Chi ha visto me, ha visto il Padre / Credete a me 

 
 
' SALMO DI RIFERIMENTO PER «PREGARE IL TESTO»  
 

Salmo 103 (102)  
 

 
13Come è tenero un padre verso i figli, così il Signore è tenero verso quelli che lo temono, 
14perché egli sa bene di che siamo plasmati, ricorda che noi siamo polvere. 15L’uomo: come 
l’erba sono i suoi giorni! Come un fiore di campo, così egli fiorisce. 16Se un vento lo 
investe, non è più, né più lo riconosce la sua dimora. 17Ma l’amore del Signore è da sempre, 
per sempre su quelli che lo temono, e la sua giustizia per i figli dei figli, 18per quelli che 
custodiscono la sua alleanza e ricordano i suoi precetti per osservarli. 19Il Signore ha posto il 
suo trono nei cieli e il suo regno domina l’universo.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 43 

 

12. IL PARACLITO 
12. sett. 10-16/05/2026 

 
&  IL TESTO BIBLICO: GV 14,15-21 
 

15Se mi amate, osserverete i miei comandamenti; 16e io pregherò il Padre ed egli vi darà 
un altro Paraclito perché rimanga con voi per sempre, 17lo Spirito della verità, che il 
mondo non può ricevere perché non lo vede e non lo conosce. Voi lo conoscete perché 
egli rimane presso di voi e sarà in voi. 18Non vi lascerò orfani: verrò da voi. 19Ancora 
un poco e il mondo non mi vedrà più; voi invece mi vedrete, perché io vivo e voi 
vivrete. 20In quel giorno voi saprete che io sono nel Padre mio e voi in me e io in voi. 
21Chi accoglie i miei comandamenti e li osserva, questi è colui che mi ama. Chi ama me 
sarà amato dal Padre mio e anch’io lo amerò e mi manifesterò a lui».  

 
?   BREVE CONTESTUALIZZAZIONE E SPIEGAZIONE 
 
- Il brano segue la pagina giovannea della scorsa domenica, presentando l’amore del Padre e la 
promessa del dono dello Spirito Santo, definito «Paraclito» (= avvocato). Lo sviluppo della 
rivelazione cristologica e trinitaria ci fa comprendere il piano di Dio: sostenere il mondo con la 
forza dello Spirito, dopo aver compiuto la salvezza nella Pasqua di Cristo. Siamo nel contesto dei 
discorsi di addio (Gv 13-16) e l’autore riassume il testamento di Gesù con parole profonde. 
- Il v. 15 annuncia il tema dell’amore (agapē), presentando la dinamica dell’amore come sintesi dei 
comandamenti divini. Si nota la ripetizione dei “comandamenti” all’inizio e alla fine della pericope 
(vv. 15.21). Amare come il Signore di ha amati significa donarsi pienamente a Dio e ai fratelli. 
L’evento pasquale conferma questo stile di Dio, che è richiesto a ciascun credente, personificato nei 
discepoli. Sono anzitutto loro i primi protagonisti di questo amore, il cui tema verrà ulteriormente 
ampliato in Gv 15. 
- Amare e lasciarsi amare da Dio: donare e accogliere il dono di Dio. Il processo spirituale avviene 
mediante la preghiera del Figlio al Padre. Si nota la successione significativa dei verbi al v. 16: 
pregherò / vi darà / rimanga. L’intercessione induce al dono dello Spirito e il dono si traduce in 
presenza di amore. 
- In che termini si presenta lo Spirito nel nostro contesto? Riassumiamo il tema ripercorrendo 
brevemente l’itinerario giovanneo. In Giovanni troviamo lo Spirito che discende su Gesù e prende 
dimora stabile su Lui rivelando al Battista l’identità del Messia (Gv 1,32-34). Dopo questa 
rivelazione Giovanni Battista può testimoniare l’effusione dello Spirito su Gesù che lo abilita a 
purificare il mondo dal peccato (Gv 1,33). Lo Spirito è l’origine della vita che Gesù dà attraverso il 
battesimo in acque e spirito (Gv 1,32-33), la rinascita dell’uomo avviene per mezzo dello Spirito ed 
è una rinascita spirituale che proviene dall’alto, “da acqua e da Spirito”. Nel battesimo il credente è 
rigenerato e vive la vita dello Spirito, in modo misterioso ma efficace (Gv 3,5-7). È all’origine e 
garante dell’attività rivelatrice di Gesù (Gv 3,34) e si oppone alle esigenze della carne (Gv 3,5-8; 
4,23; 6,63). Lo Spirito dato da Gesù è fautore di un ordine nuovo di acqua vivente, per la salvezza 
degli assetati e questa rinnovazione rappresenta la realizzazione delle promesse messianiche (Gv 
7,39). L’acqua viva, zampillante per la vita eterna, promessa alla donna samaritana è l’espressione 
della rivelazione e il dono dello Spirito da parte di Gesù (Gv 4,14), solo chi ha questo dono e la 
verità comunicata da Gesù può esercitare il vero culto in Spirito e Verità (Gv 4,24). 
- Lo Spirito santo e Gesù 
- Lo Spirito Santo è inviato dal Padre (Gv 14,26) e dal Figlio che sta presso il Padre (Gv 15,26). 
Alla missione del Paraclito concorre assieme al Padre anche Gesù (Gv 16,7) anche se come punto di 
origine viene sottolineato più il Padre. Infatti, se Gesù manda, anche Lui è inviato, se c’è una 
relazione tra l’azione del Padre che invia e quella di Gesù, c’è anche una notevole somiglianza tra la 
missione di Gesù e quella dello Spirito Santo. Giovanni presenta e ci fa vedere chiaramente la 



 44 

relazione molto intima che esiste tra il Gesù terreno e lo Spirito santo, e lo fa così intensamente che 
studi recenti confermano che questo rapporto domina tutto il pensiero giovanneo. Questo rapporto è 
presentato in una dimensione così profonda che è servita alla successiva indagine teologica circa le 
relazioni intra-trinitarie delle persone divine.  
- La missione dello Spirito è descritta in continuazione a quella di Gesù: Gesù è il criterio su cui si 
regola l’intervento del Paraclito e il fine a cui si indirizza. E’ attività di testimonianza su Gesù (Gv 
15,26), prenderà posizione nel processo tra il mondo e Gesù per dimostrare la giustizia di questi 
(Gv 16,8-11) e darà gloria a Gesù (Gv 16,14). Giovanni mette in risalto questa azione dello Spirito 
in riferimento a Gesù e alla sua funzione nella Chiesa dopo l’evento pasquale. Gesù è mandato dal 
Padre a svelare il disegno divino di salvezza e essendo pieno di Spirito può effonderlo in 
abbondanza ai suoi discepoli. Gesù dona lo Spirito portando a perfezione la sua opera (Gv 19,30) 
nel momento solenne “dell’ora” della sofferenza e dell’esaltazione. E’ destinato agli apostoli che 
devono svolgere la missione che è stata loro affidata da Gesù, garantita proprio dallo Spirito e che 
dopo la glorificazione del Signore ha autenticato la continuazione della sua opera.  
- Lo Spirito Santo è in stretta relazione col Padre e col Figlio e persegue in terra gli stessi fini 
preposti all’invio di Gesù: svolge un’attività che continua quella di Gesù, infatti lo Spirito Santo 
agisce per la comprensione e la conservazione della “Rivelazione e Verità” di Gesù, il suo servizio 
si porta su tutta la realtà della rivelazione di Gesù con lo scopo ultimo di glorificarlo. 
- Dopo la resurrezione, la stessa sera della Pasqua, Gesù viene e comunica lo Spirito agli apostoli 
“ricevete lo Spirito Santo” (Gv 20,22). Come Dio alitò su Adamo (Gen 2,7) così ora Gesù alita 
sugli Apostoli il soffio di vita. Donando lo Spirito inaugura la nuova creazione. I due episodi 
formano una stretta unità tra loro. Con la Sua glorificazione Gesù comunica lo Spirito ai suoi, 
affinché possano intraprendere la loro missione apostolica (Gv 20,21-23). 
- In definitiva la prospettiva giovannea ci presenta una presenza/assenza di Gesù. Egli va presso il 
Padre, ma ritornerà con Lui e dimorerà in ogni suo discepolo, proprio attraverso il dono dello 
Spirito Santo (Gv 14,23). Poiché lo Spirito della verità, inviato da Dio e dallo stesso Gesù, continua 
in un modo così preciso la missione di Gesù, anche la sua azione s’inserisce nella missione 
escatologica del rivelatore e portatore di salvezza. La nuova presenza di Gesù nella comunità 
cristiana sarà una presenza spirituale. Gesù si manifesterà ai suoi discepoli ed essi lo riconosceranno 
nella comunione del Padre e dello Spirito Santo: il «noi trinitario» dimora in ognuno dei credenti 
(Gv 14,23) mediante l’amore. 
- La comunione trinitaria non rende i credenti «orfani», ma eternamente figli del Padre e fratelli in 
Cristo. Pertanto il distacco della morte rappresenta solo un momento transitorio che conduce alla 
comunione eterna nella vita divina. 
 
Æ     SPUNTI PER LA MEDITAZIONE 
 
Approfondiamo il messaggio del brano giovanneo avendo presente la ricchezza teologica del testo. 
Si focalizza ulteriormente la connotazione trinitaria della missione di Gesù, Figlio amato dal Padre. 
Nella relazione intima tra Padre e Figlio si genera il dinamismo dello Spirito, che è determinato dal 
comandamento dell’amore (agapē),   
- Il discorso del Signore si traduce in una promessa: il dono dello Spirito che viene in aiuto ai 
credenti. Essi non sono soli, ma ricevono la forza spirituale e si aprono al mistero dell’amore. 
Attraverso il dono del Paraclito, Dio «rimane» nel cuore dei credenti. Il verbo rimanere (manein) 
assume un’importanza progettuale per i credenti: essi sono chiamati a vivere in unione con Dio. 
- Il ruolo dello Spirito è di suscitare la conoscenza interiore del progetto del Padre: non rimanere 
orfani ma vivere la comunione familiare con la SS. Trinità. In questa prospettiva il tempo della 
Chiesa che va dalla risurrezione di Cristo alla sua parusia non è indifferente. Al contrario: in questo 
tempo intermedio i credenti sono coinvolti nella predicazione del Vangelo e nella testimonianza 
della carità. 
- Il mondo ha bisogno dei comandamenti di Dio: essi costituiscono un aiuto fondamentale per 
illuminare le scelte e guidare il cammino dell’umanità. I comandamenti non costituiscono un codice 



 45 

formale ed esterno, ma tematizzano il valore della persona umana e la sua dignità, al cui centro vi è 
l’amore. 
 
f ALCUNE DOMANDE PER LA RIFLESSIONE 
 
- Rileggendo il testo emerge il tema della vita di unione con Dio: come cerchiamo la comunione?  
Sentiamo la presenza amorevole di Dio nelle nostre scelte?   
Compiere la volontà del Padre: sentiamo l’esigenza di essere fedeli alla volontà di Dio?  
- In quali forme è possibile dialogare con i giovani sul tema dei comandamenti di Dio? Cosa 
s’intende con la parola «amore» oggi? L’amore umano e l’amore divino (cf. Benedetto XVI, Deus 
caritas est): è urgente per la nostra realtà saper coniugare il cammino dell’amore. 
- La solitudine dell’orfananza è vissuta in molti modi: come aiutare le comunità a vivere la 
fraternità? 
 
* PAROLE-CHIAVI PER AIUTARE A PREGARE CON IL TESTO 
Fermati a meditare su alcune parole-chiave della pagina evangelica: 

 

i miei comandamenti / pregherò il Padre  / Paraclito  / lo Spirito della verità,  
il mondo / egli rimane presso di voi e sarà in voi / orfani / voi vivrete / Chi ama me sarà 
amato dal Padre mio / mi manifesterò a lui  

 
 
' SALMO DI RIFERIMENTO PER «PREGARE IL TESTO»  

 
Salmo 104 

 
27Tutti da te aspettano che tu dia loro cibo a tempo opportuno. 28Tu lo provvedi, essi lo 
raccolgono; apri la tua mano, si saziano di beni. 29Nascondi il tuo volto: li assale il terrore; 
togli loro il respiro: muoiono, e ritornano nella loro polvere. 30Mandi il tuo spirito, sono 
creati, e rinnovi la faccia della terra. 31Sia per sempre la gloria del Signore; gioisca il 
Signore delle sue opere. 32Egli guarda la terra ed essa trema, tocca i monti ed essi fumano. 
33Voglio cantare al Signore finché ho vita, cantare inni al mio Dio finché esisto. 34A lui sia 
gradito il mio canto. io gioirò nel Signore.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 46 

 

13. IO SONO CON VOI 
13. sett. 17-23/05/2026 

 
&    IL TESTO BIBLICO MT 28,16-20 
 

16Gli undici discepoli, intanto, andarono in Galilea, sul monte che Gesù aveva loro 
indicato. 17Quando lo videro, si prostrarono. Essi però dubitarono. 18Gesù si avvicinò e 
disse loro: «A me è stato dato ogni potere in cielo e sulla terra. 19Andate dunque e fate 
discepoli tutti i popoli, battezzandoli nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito 
Santo, 20insegnando loro a osservare tutto ciò che vi ho comandato. Ed ecco, io sono 
con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo».  

 
?   BREVE CONTESTUALIZZAZIONE E SPIEGAZIONE 
 
La solennità dell’ascensione è presentata con contesto del mandato universale del risorto alla 
comunità dei discepoli in Galilea. E’ l’evangelista Matteo che offre questo importante testo, con 
una chiara prospettiva ecclesiale. 
Considerando la composizione letteraria del testo matteano possiamo individuare due parti, una 
narrativa (vv. 16-17) e una discorsiva, introdotta da una frase narrativa (vv. 18-20). La parte 
narrativa presenta il cammino dei discepoli in obbedienza a Gesù e il loro atteggiamento. Essi 
vedono e adorano il Risorto, ma anche dubitano. La parte discorsiva è introdotta dal v. 18ab, in cui 
è espresso il cammino di Gesù verso i discepoli e il suo rivolgersi a loro. Il comando di Gesù 
sembra articolato in modo concentrico:  
 

a: A me è stato dato ogni potere (18cd) 
b: Fate discepoli tutti i popoli (19ab) 

c: battezzateli nel nome del Padre, Figlio, Spirito Santo (19cd) 
b’: insegnate loro ad osservare (20ab) 

a’: Io sono con voi tutti i giorni (20cd). 
 

 
- In a/a’ Gesù parla di sé: gli è stato dato ogni potere / è con i discepoli tutti i giorni. In b/b’ gli 
Undici sono mandati a fare discepoli / persone che osservano quanto Gesù ha comandato. In c: il 
battesimo nel nome del Padre, e del Figlio e dello Spirito Santo. Il centro è in rapporto con le parti 
estreme (a,a’): a Gesù è stato dato ogni potere dal Padre e sarà con i discepoli ogni giorno in forza 
dello Spirito Santo. L’idea della totalità percorre tutto il testo (ogni/tutti/tutto) ed è sottintesa anche 
al centro (c) perché il battesimo era immersione totale e avviene nel nome del Padre, del Figlio e 
dello Spirito Santo, cioè di Dio nella sua triplice natura. 
- Le due parti (16-17; 18-20) sono tra loro in relazione: i discepoli obbediscono a quanto Gesù ha 
comandato (v. 16) e insegneranno ad altri ad obbedirgli (20ab); vanno (16a) e ricevono il comando 
di andare (19a). Sono discepoli e faranno discepoli tutti i popoli. Sono “tutti” insieme (tranne 
Giuda) e sono mandati a “tutti” i popoli, per insegnare a osservare “tutto” quanto Gesù ha 
comandato. Ma c’è una differenza: gli Undici non sono completamente aderenti a Gesù, adorano e 
dubitano insieme.  
-  Fermandoci sull’analisi del brano, evidenziamo alcuni aspetti più rilevanti. Nel v. 16 si 
presentano gli undici (senza Giuda: cf. Mt 27,3-10). Essi andarono (eporeuthesan) in Galilea, la 
regione terra dei gentili (cf. 4,15) ma anche luogo delle prime manifestazioni di Gesù. Si sottolinea 
che Gesù risorto è su monte, luogo per eccellenza di rivelazione. Nel v. 17 si rileva che essi si 
prostrarono, come avevano fatto le donne (Mt 28,9). Presso gli Orientali, questo significava mettersi 
in ginocchio davanti a qualcuno, con la fronte a terra. Nel NT è l’omaggio, l’obbedienza e talora la 
supplica, espressi dall’inginocchiarsi o prosternarsi davanti a qualcuno considerato superiore. I 
discepoli riconoscono dunque in Gesù il Kýrios (cf. 14,33), il Signore della chiesa, luogo ove 
comincia ad essere accolta la sua sovranità. Ma si nota anche che «essi dubitarono». L’autore 



 47 

intende sottolineare che i confini della fede e non-fede passano dentro al cuore di ciascuno. Il verbo 
distazō significa “esitare, dubitare”.  
- Nel v. 18 si rileva come Gesù «si avvicinò», così aveva fatto anche nella trasfigurazione (17,7). 
Inizia il solenne mandato apostolico con le parole: «a me è stato dato ogni potere». La formulazione 
passiva della frase rimanda all’iniziativa divina, come appare dal confronto con la formula parallela 
di Mt 11,27: ‘Tutto mi è stato dato dal Padre mio…’. Il termine exousia (potere) ricorre nove volte 
in Matteo, per lo più in testi paralleli con gli altri due sinottici. In 9,8 e 10,1, questo potere 
messianico viene esteso ai discepoli e alla comunità (…). La formula evoca le figure del ‘Figlio 
dell’uomo’, associato alla gloria di Dio come Figlio e Signore” (Dn 7,14).  
- Gesù è presentato come  “il giudice escatologico, assiso fin da ora alla destra del Padre (26,64). 
Matteo non cancella dal suo orizzonte la parusia, il ritorno glorioso del Messia alla fine del mondo. 
Ma per lui (…) non si tratta di un evento immediato, imminente. Occorre invece prepararsi a dei 
tempi più lunghi. Ma fin da ora, cioè fin dalla morte e resurrezione (…) egli è tale e quale ci 
apparirà alla fine dei tempi” (cf. Es 19-20; Nm 6,22-27; 2Cr 36,23). 
- Il v. 19 si apre con «andate» (lett. “andando”). “Il compito che ‘trattiene’ la fine (…) è 
l’evangelizzazione di ‘tutte le genti’ (24,14)”. Esso si traduce in un «fate-discepoli». Si tratta di un 
termine unico dal verbo mathēteuō, che significa: essere discepolo di qualcuno, fare discepoli. In 
11,28-30, Gesù invitava tutti gli affranti e gli afflitti a farsi suoi discepoli (mathete ap’emou). Le 
modalità della missio ad gentes, del grande mandato missionario che conclude l’evangelo di 
Matteo, sono due: il battesimo e la didaché apostolica”.  
- I discepoli sono inviati a “tutti i popoli (pánta tà éthne), cioè alle nazioni non evangelizzate. 
Ricordiamo l’affermazione di Gesù: «Questo vangelo del regno sarà annunciato in tutto il mondo, 
perché ne sia data testimonianza a tutti i popoli; e allora verrà la fine» (Mt 24,14). Gesù, in 
comunione con il Padre, non vuole “che neanche uno di questi piccoli si perda” (Mt 18,14). 
L’espressione “tutti i popoli” non esclude gli Ebrei (cf. 25,32): la chiesa è inviata al mondo intero 
(13,38), ma la testimonianza presso Israele non è esaurita (10,23). I popoli sono anticipati all’inizio 
del vangelo di Matteo dalla figura e dall’episodio dei Magi (Mt 2,1-12); è nella Galilea cosmopolita 
che Gesù si stabilisce (2,19-23) e svolge la prima parte del suo ministero. L’adesione dei gentili è 
anticipata nella fede del centurione di Cafarnao (8,10), della donna cananea (15,21-28). Tutti, ebrei, 
discepoli e gentili (26,2.24; 27,2.26), hanno consegnato Gesù alla morte, ma sotto la croce il 
centurione e i suoi e le donne giudee nascono insieme come famiglia di Gesù, chiesa (27,54-55).   
- Il primo impegno è il battesimo. Nell’invio dei “dodici discepoli” (10,7) non si parlava di 
battesimo; ora che essi partono per la missione definitiva, ne è fatto loro aperto comando. 
L’esplicita menzione del battesimo dà rilievo alla dimensione ecclesiale del discepolato che prende 
avvio dalla pasqua. “Quando l’evangelista redige la sua opera il battesimo rappresentava un 
momento decisivo della scelta cristiana. Segnalava in chi lo riceveva la decisione presa davanti alla 
comunità di seguire Cristo fino a morire per la stessa causa per cui egli aveva dato la vita. Per 
questo originariamente (cf. At 2,38; 10,48; 19,5) veniva amministrato ‘nel nome di Gesù’, cioè con 
l’intento di portare il catecumeno (…) a una diretta imitazione della persona (= nome) di Cristo”.  
- Segue la denominazione trinitaria: nel nome (cioè “in relazione a”) del Padre e del Figlio e dello 
Spirito Santo: la formula trinitaria del battesimo è inusuale in Matteo: in altre parti del suo vangelo i 
termini ‘Padre’, ‘Figlio’, ‘Spirito Santo’ appaiono separatamente. Tale formula non riappare in 
nessun altro testo biblico. Essa si trova nella Didaché (VII,1). Il battezzato sapeva di entrare in un 
irrinunciabile rapporto con ognuno di loro. 
- Il secondo impegno nel v. 20 è l’insegnamento (gr. didaskein). Ricordiamo che Gesù predicava 
(keryssein) alle folle e istruiva (didaskein) i giudei nelle loro sinagoghe (4,23; 12,3), ora questo 
compito passa ai discepoli, ma al servizio di Gesù. All’insegnamento segue l’osservare (terein 
significa anche “custodire”, un’azione interiore che impegna un comportamento). Matteo sottolinea 
l’aspetto normativo dell’adesione al vangelo. “I discepoli di Cristo debbono preoccuparsi non tanto 
della comprensione della ‘verità’ quanto dell’attuazione della medesima, in altre parole della piena 
conformità alla volontà divina (7,21-27)”. “Nella comunità cristiana la vita morale non è altro che la 
buona novella in atto”. 



 48 

- L’espressione «Io sono con voi» conclude il cammino con l’annuncio di un’attesa, come nel libro 
dell’Apocalisse: “Io verrò presto” (Ap 22,20). L’attesa è colma di una presenza. Il linguaggio è 
quello dell’alleanza, del “Dio con noi”: la fine del vangelo di Matteo si collega all’inizio (1,23). 
Gesù porta a compimento la promessa salvifica di Dio concentrata nel nome del discendente 
davidico, l’‘Emmanuele’, ‘Dio con noi’ (cf. Mt 1,23). Nel vangelo di Matteo, Gesù risorto svolge la 
funzione che in altri testi del Nuovo Testamento è attribuita allo Spirito Santo. La presenza del 
Risorto è «tutti i giorni»: l’idea della totalità percorre tutto il passo. Essa presenzierà la fine 
(syntéleia) del mondo presente e coincide con la parusia (24,3).  
  
Æ   SPUNTI PER LA MEDITAZIONE 
 

Dall’analisi della pericope finale di Matteo si evincono diversi messaggi per la meditazione 
e l’attualizzazione del testo. 
- In primo luogo si comprende l’identità del discepolo davanti a Cristo risorto. Occorre tornare in 
Galilea, il luogo della prima evangelizzazione e dell’apertura alle «genti», per sperimentare il senso 
del mandato missionario. 
- L’azione dell’«andare» che costituisce il dinamismo missionario della Chiesa deve poter ripartire 
dalla «Galilea». Terra di confine, regione cosmopolita, punto d’incontro e di apertura universale, la 
Galilea rappresenta il «luogo simbolico» dell’andare della Chiesa. I discepoli hanno intrapreso 
l’esperienza della sequela dal lago di Galilea e dopo la Pasqua sono chiamati a ripartire dalla 
Galilea. La Galilea è rappresentata simbolicamente oggi l’apertura al processo di globalizzazione, 
che coinvolge le relazioni interpersonali e condiziona spesso le scelte del mondo degli adulti e dei 
giovani. Sul confine tra il centro e la periferia dell’esperienza della fede e dell’incontro con Cristo si 
colloca la Galilea. «Tornare in Galilea» significa oggi avere il coraggio di accogliere l’invito a 
rimettersi in cammino, rispondendo all’appello di Cristo Risorto che schiude nuovi scenari di 
evangelizzazione. 
- Andare evidenzia l’idea della strada e la sua pedagogia. Andare significa prepararsi a 
intraprendere un viaggio e a vivere la scoperta di un cammino verso una meta. L’invito del Risorto 
implica una «pedagogia della strada» a cui non ci si può sottrarre. La condizione previa per vivere 
l’andare è rappresentata dal processo interiore di liberazione. Il racconto di Mt 28,16-20 evidenzia 
la fatica di credere da parte dei discepoli (v. 17: «essi però dubitavano»). La schiavitù che genera 
blocchi interiori e non apre alla disponibilità dell’evangelizzazione è dovuta all’incredulità, alla «poca fede» 
nella Parola di salvezza. La scelta di «andare» nasce anzitutto dal cuore e chiede di vivere un «esodo» 
dentro l’esodo, cioè un cammino interiore di liberazione dal peccato e dal dubbio in vista di un 
cammino esteriore. Il comando di «Andare» chiede a ciascun credente di abbandonarsi nella fiducia 
in Dio, di lasciarsi liberare «dentro» dagli ostacoli che rallentano la dinamica del Vangelo e 
chiudono all’esperienza dell’amore.  
- La consegna del Risorto è insieme di natura personale e comunitaria: «Andate» implica il «voi » 
ecclesiale. La gioia che i giovani sperimentano nelle Giornate Mondiali proviene dalla dimensione 
comunitaria e relazionale dell’esperienza di fede. L’altro/a è fondamentale per me e per la missione 
a cui siamo chiamati. Non siamo soli nel mandato a evangelizzare: l’andare è necessariamente un’ 
«avventura ecclesiale». La comunità dei discepoli si ritrova dopo la Pasqua in Galilea, fa esperienza 
del Cristo risorto e riceve il mandato di andare come un’unica realtà, senza personalismi né 
divisioni. Lo stile dell’evangelizzazione non può contraddire la fede e l’azione ecclesiale, data la 
natura stessa della Chiesa, che è «casa e scuola di comunione». Lo stile dell’andare è indicato 
chiaramente nelle istruzioni missionarie di Gesù ai Dodici: «Strada facendo… predicare… 
guarite… risuscitate… liberate… gratuitamente avete ricevuto, gratuitamente date» (Mt 10,5-10). 
- Un secondo aspetto è collegato con i «popoli». La caratterizzazione dei «popoli» derivata 
dall’analisi dei racconti biblici e presente nel mandato del Risorto (Mt 29,19) assume nuovi contesti 
ed orizzonti nel mondo contemporaneo. Segnaliamo alcune prospettive che emergono dal tema: 
- l’accoglienza della missione rivolta ai «popoli» chiama i discepoli a uscire dai particolarismi 
autoreferenziali che generano solitudini. Accogliere la sfida di «andare» a tutti significa lasciarsi 
coinvolgere in un processo di apertura umana, culturale e religiosa che implica la conoscenza e la 



 49 

condivisione degli altri. L’universalismo implica una conoscenza e rispetto per identità degli altri. 
La conseguenza di questo processo di apertura a tutti i popoli è la maturazione di esperienze, di 
linguaggi e di confronti, che sono alla base di un processo di reciprocità e d’integrazione sociale e 
religiosa. La missione ai «popoli» affidata alla Chiesa può divenire veicolo di una «nuova 
umanità», fondata sulla tolleranza e sulla solidarietà. L’invio a «tutti i popoli» fa emergere la 
necessità di riscoprire il valore della missione ad gentes. Essa deve rappresentare un «salto di 
qualità» della vita ecclesiale e dello stile cristiano che si apre al pluralismo culturale. Un autentico 
cammino di maturazione della vita di fede deve suscitare l’esigenza di un rinnovato impegno per 
annunciare appassionatamente il Vangelo a tutti.  
 
f ALCUNE DOMANDE PER LA RIFLESSIONE 
 
- L’ascensione del Signore segna il compimento della sua missione nel mondo: come stai vivendo la 
tua missione? Ti senti contento per quello che hai realizzato finora nella vita? 
- I discepoli seguono Gesù risorto fino al monte dell’ascensione: devi anche tu continuare a seguire 
il Risorto e sarà Lui a darti la forza per continuare nel mondo il tuo cammino di ricerca. Hai 
bisogno di essere aiutato nel discernimento? Il tuo desiderio di ricerca sta proseguendo? 
- Battesimo e insegnamento: come vivi gli impegni del tuo battesimo? Come prosegui il cammino 
di maturazione nella comunità? Sei capaci di aprire nuove prospettive di evangelizzazione?  
 
* PAROLE-CHIAVI PER AIUTARE A PREGARE CON IL TESTO 
Fermati a meditare su alcune parole-chiave della pagina evangelica: 

 
Galilea / monte  / si prostrarono / dubitarono / ogni potere / Andate dunque e fate discepoli  
battezzandoli / Padre e del Figlio e dello Spirito Santo / insegnando loro a osservare tutto 
ciò che vi ho comandato / Ed ecco, io sono con voi / mondo 

 
 

' SALMO DI RIFERIMENTO PER «PREGARE IL TESTO»  
 

Salmo 47 (46)  
 

2Popoli tutti, battete le mani! Acclamate Dio con grida di gioia, 3perché terribile è il Signore, 
l’Altissimo, grande re su tutta la terra. 4Egli ci ha sottomesso i popoli, sotto i nostri piedi ha 
posto le nazioni. 5Ha scelto per noi la nostra eredità, orgoglio di Giacobbe che egli ama. 
6Ascende Dio tra le acclamazioni, il Signore al suono di tromba. 7Cantate inni a Dio, cantate 
inni, cantate inni al nostro re, cantate inni; 8perché Dio è re di tutta la terra, cantate inni con 
arte. 9Dio regna sulle genti, Dio siede sul suo trono santo. 10I capi dei popoli si sono raccolti 
come popolo del Dio di Abramo. Sì, a Dio appartengono i poteri della terra: egli è eccelso. 
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 50 

 
14. COLMATI DI SPIRITO SANTO 

14. sett. 24-30/05/2026 
 

&    AT 2,1-13 
 

1Mentre stava compiendosi il giorno della Pentecoste, si trovavano tutti insieme nello 
stesso luogo. 2Venne all’improvviso dal cielo un fragore, quasi un vento che si abbatte 
impetuoso, e riempì tutta la casa dove stavano. 3Apparvero loro lingue come di fuoco, 
che si dividevano, e si posarono su ciascuno di loro, 4e tutti furono colmati di Spirito 
Santo e cominciarono a parlare in altre lingue, nel modo in cui lo Spirito dava loro il 
potere di esprimersi. 5Abitavano allora a Gerusalemme Giudei osservanti, di ogni 
nazione che è sotto il cielo. 6A quel rumore, la folla si radunò e rimase turbata, perché 
ciascuno li udiva parlare nella propria lingua. 7Erano stupiti e, fuori di sé per la 
meraviglia, dicevano: «Tutti costoro che parlano non sono forse Galilei? 8E come mai 
ciascuno di noi sente parlare nella propria lingua nativa? 9Siamo Parti, Medi, Elamiti, 
abitanti della Mesopotamia, della Giudea e della Cappadocia, del Ponto e dell’Asia, 
10della Frigia e della Panfìlia, dell’Egitto e delle parti della Libia vicino a Cirene, 
Romani qui residenti, 11Giudei e prosèliti, Cretesi e Arabi, e li udiamo parlare nelle 
nostre lingue delle grandi opere di Dio». 12Tutti erano stupefatti e perplessi, e si 
chiedevano l’un l’altro: «Che cosa significa questo?». 13Altri invece li deridevano e 
dicevano: «Si sono ubriacati di vino dolce». 

 
? BREVE CONTESTUALIZZAZIONE E SPIEGAZIONE 
 
Il brano scelto per quest’ultima Lectio è il racconto lucano della Pentecoste (At 2,1-13) che 
costituisce la prima lettura della liturgia della Parola.  
- Dopo il prologo del libro (1,1-5), l’autore apre la narrazione riprendendo il racconto 
dell’ascensione (in collegamento con Lc 24,50-53). La comunità cristiana «attende» fiduciosa la 
promessa dello Spirito. Nei precedenti racconti (ascensione ed elezione di Mattia) gli apostoli 
vengono a «trovarsi insieme» (v.6: synelthontes) a Gerusalemme. Il racconto dellìascensione (At 
1,6-11) aveva preannunciato che la comunità avrebbe ricevuto la «forza dallo Spirito Santo» e 
sarebbe stata “testimone” fino agli estremi confini della terra. La comunità cristiana riceve un 
mandato «universale» ed è chiamata ad una missione «senza confini né particolarismi». 
- La terra promessa non è più un luogo circoscritto, ma tutta l’umanità che si apre al Vangelo di 
Cristo. Ricordiamo l’espressione di Paolo: «Non c'è più giudeo né greco; non c'è più schiavo né 
libero; non c'è più uomo né donna, poiché tutti voi siete uno in Cristo Gesù.» (Gal 3,28). Questa 
progressione a partire da Gerusalemme ha una straordinaria valenza progettuale per comprendere 
l’intero libro di Luca: Gerusalemme è il luogo storico della testimonianza del Cristo morto e risorto; 
la Giudea e la Samaria sono le regioni limitrofe così diverse, chiamate entrambe ad accogliere il 
Vangelo; gli estremi confini della terra indicano l’universalità della missione della comunità. Gli 
apostoli non sono soli: mentre Gesù sale al cielo, essi si preparano a una missione senza precedenti. 
- Alla comunità apostolica si associano alcune donne, discepole del Signore (di cui non si fa il 
nome). L’intera comunità è unita intorno alla «madre» di Gesù, Maria e ai suoi familiari 
(denominati «adelphous»). Si tratta dell’ultimo riferimento biblico alla figura di Maria, della quale 
il Nuovo Testamento non ci dirà più nulla. Maria diventa «icona» della Chiesa missionaria, «madre 
della comunità del Signore, in attesa del dono dello Spirito nella Pentecoste. 
- La narrazione di At 2,1-13 si apre con una connotazione temporale carica di un forte significato 
teologico: il «giorno di Pentecoste stava per compiersi». Esso coincideva con la solennità giudaica 
detta «festa delle settimane» (cf. Lv 23,15-16) o anche «festa della mietitura» (cf. Es 23,16; 34,22; 
Dt 16,10) perché concludeva il tempo del raccolto a cinquanta giorni dalla Pasqua (cf. Tb 2,1). Nel 
corso del tempo questa festa era diventata il giorno del ricordo del dono della Legge di Dio a Mosè 



 51 

sul Sinai. Tutti questi motivi fanno da prospettiva al racconto lucano, soprattutto nel considerare il 
tema del «dono» della nuova legge, che non sarà più scritta su tavole di pietra, ma è lo stesso Spirito 
Santo (cf. Rm 8,1-2). 
- Si tratta di un «compiersi» (sympleroō); Luca intende così sottolineare che c’è una promessa di 
Dio che sta per avverarsi: il dono dello Spirito consolatore promesso dal Cristo nei discorsi di addio 
ai suoi discepoli (cf. Gv 14-16). Ma essendo la Pentecoste una festa giudaica, la memoria di questa 
promessa corre lungo la storia di Israele e ricorda le profezie contenute sul dono dello Spirito 
nell’Antico Testamento: Mosè (Nm 11,29), Giole (Gio 3,1-4), Geremia (Gr 31,31-34) ed Ezechiele 
(Ez 36,24-27). L’effusione dello Spirito sulla Chiesa è quindi il compimento della promessa di Dio: 
tutti saranno profeti tra il popolo! 
- Luca sottolinea l’unità della comunità apostolica: «tutti» si trovavano insieme nello stesso luogo 
(forse vi può essere un riferimento alla situazione di Nm 11, dove due delegati da Mosè, Eldad e 
Medad, non erano nella tenda del convegno, ma nell’accampamento).  Lo Spirito di unità scende 
sulla Chiesa riunita nel Cenacolo, con un rombo da cielo (ek tou ouranou echos: ricorda il battesimo 
di Gesù: Lc 3,22), riempiendo tutta la casa con la forza di un vento impetuoso (pnoēs biaias). La 
descrizione è improntata alla teofania del Sinai (cf. Es 19,16).  
- Al v. 3 si descrive il prodigio: apparvero loro lingue come di fuoco che si dividevano 
(diamerizomenai) e si posavano (ekathisen) su ciascuno di loro. Il fenomeno della divisione delle 
lingue fa pensare al dono carismatico che gli apostoli riceveranno per la loro futura predicazione e 
missione. Il simbolo del fuoco richiama le apparizioni di Dio nell’Antivo Testamento, sottolineando 
la sua misteriosa santità (cf. Es 19,18; 21,17). Le lingue di dividono (il verbo è usato nella Bibbia 
per descrivere l’episodio della torre di Babele; Gn 11,8-9; cf. Dt 32,8) e si «posano» su ciascuno 
degli apostoli (verso usato per lo Spirito che si stabilisce sull’uomo). Con queste immagini Luca 
vuole sottolineare la «presenza divina» dello Spirito Santo come fuoco purificatore che avvolge la 
comunità formata da ciascuno dei presenti e rinnova il cuore impaurito degli apostoli, 
trasformandolo con la sua forza interiore. 
- Al v. 4 si descrive l’effetto del prodigio: «tutti ripieni di Spirito Santo», cominciarono a parlare in 
altre lingue con lo stesso potere dato dallo Spirito. Come comprendere questo fenomeno 
straordinario? Il testo esprime bene un dato: gli apostoli si esprimono in lingue diverse e tutti i 
presenti a questo prodigio, provenienti da svariate regioni, comprendono la Parola proclamata. Si 
tratta di un linguaggio universale, comprensibile ed intelligibile da tutti, di cui però non si menziona 
il contenuto (che sarà riassunto dal successivo discorso di Pietro).  
- Nei vv. 5-13 si descrive la reazione di stupore di meraviglia degli astanti, estendendo lo sguardo 
dalla «casa» a Gerusalemme e, in qualche modo, a tutte le nazioni che sono sotto il cielo. La 
moltitudine si raduna sbigottita e confusa: sentono parlare gli apostoli ciascuno nella propria lingua 
nativa (v. 8). E’ lo Spirito che rende capaci i discepoli di comunicare a tutti i popoli.  
- Nei vv. 9-11 si passa in rassegna l’elenco dei popoli rappresentati, nell’intento di trasmettere ai 
lettori la dimensione universale del prodigio della Pentecoste. L’elenco indica la «nuova umanità» 
che nascerà dalla forza dello Spirito mediante la predicazione della Parola. La linea direzionale 
descritta dall’elenco geografico-etnico indica il percorso da Est ad Ovest e da Nord a Sud, partendo 
dai lontani ed antichi popoli della Mesopotamia, attraverso l’Asia minore, l’Egitto fino a Roma, 
centro dell’impero e punto di arrivo della missione cristiana. La menzione della Giudea dopo la 
Mesopotamia interrompe questa linea ideale, come anche le ultime due popolazioni (cretesi e arabi) 
risultano fuori dello schema indicato. L’ordine si ricompone se in questo duplice appellativo 
universalistico si vede una nota riassuntiva di carattere universalistico che si potrebbe vedere nella 
prospettiva di «popoli della terra fera» (arabi) e  delle isole (cretesi), cioè i popoli di ogni parte del 
mondo abitato (cf. At 2,5). 
- Tutti potevano comprendere le «grandi opere di Dio» (ta megaleia tou theou). Con la domanda sul 
«senso» dell’avvenimento dello Spirito si conclude il racconto a cui segue il discorso di Pietro 
(2,14-36). Appare chiaro come il racconti della «unificazione delle ligue» sia in correlazione con la 
«dispersione dei popoli» a seguito della confusione delle lingue nell’episodio della torre di Babele 
(cf. Gen 11,1-9). L’umanità dispersa e divisa dopo il tentativo di costruire un imperialismo 



 52 

religioso-politico viene riunita dalla forza dello Spirito Santo che è il vincolo dell’unità tra popoli 
diversi (convivialità delle differenze!). 
- Di fronte a questo prodigio, c’è chi crede con stupore e meraviglia (2,7.8,12) e chi resta nel suo 
scetticismo, criticando superficialmente l’evento («sono ubriachi di mosto!»). Luca ci presenta i due 
possibili atteggiamenti di fronte ai «segni dello Spirito». La parola che Pietro pronuncerà subito 
dopo smaschera i falsi alibi di chi ha paura del nuovo e fa maturare la comanda di chi si apre al mistero di Dio. 
 
Æ SPUNTI PER LA MEDITAZIONE E L’ATTUALIZZAZIONE 
 
- L’evento della Pentecoste segna il compimento del progetto di Dio, secondo quanto Gesù aveva 
preannunciato (cf. Lc 24; Gv 16). Fissiamo la nostra attenzione sul mistero dello Spirito Santo, 
potenza di Dio che opera nella nostra storia. Il prodigio della Pentecoste porta a compimento il 
Mistero Pasquale di Cristo: dopo la sua morte e risurrezione, Gesù ascende al Cielo e invia lo 
Spirito di Santità e di amore affinché la Chiesa possa proseguire la sua missione. Dio compie le sue 
promesse e non ci abbandona nella vita: bisogna imparare ad aspettare e a vivere nel suo amore, in 
attesa che sia Lui il protagonista di ogni nostro progetto. 
- L’effusione dello Spirito ricalca il modello delle teofanie dell’Antico Testamento: un segno 
prodigioso dal Cielo, il vento, il fuoco, lo stupore: Dio dona liberamente lo Spirito a chi vuole per 
un progetto di vita. L’azione dello Spirito pervade il cosmo, luogo e tempo, interiorità ed esteriorità 
del creato e dell’uomo (cf. Pr 1,7): non possiamo sottrarci all’azione di Dio e alla sua forza 
trasformante. La novità che bramiamo non proviene dal nostro buon impegno, ma dall’iniziativa di 
Dio stesso che «fa nuove tutte le cose» (Ap 21,5). 
- A partire dal dono dello Spirito Santo alla Chiesa, inizia un nuovo tempo che caratterizza l’ultima 
fase della «storia della salvezza», prima della venuta finale del Signore. La comunità cristiana è 
investita di un mandato che non può tradire: annunciare il Vangelo della salvezza fino agli estremi 
confini della terra. In continuità con le promesse dell’Antico Testamento e la pienezza della 
rivelazione in Cristo crocifisso e risorto, la Chiesa esercita ora il suo mandato universale mediante 
l’azione dello Spirito vivificante. 
- Dall’evento della Pentecoste si può comprendere come Dio abbia operato mediante il suo spirito 
nella vita dei grandi protagonisti biblici: da Abramo agli apostoli. Lo Spirito ha guidato Gesù nel 
suo donarsi per la salvezza del mondo, ha sostenuto la Vergine Maria, ha ricolmato di forza i 
testimoni mandati da Dio (Giovanni Battista ecc.) e prosegue la sua opera nella comunità cristiana. 
La comunità è una «famiglia carismatica», che non deve «spegnere lo Spirito»; al contrario, deve 
accoglierlo e lasciarsi guidare dall’azione dello Spirito. 
- Nel giorno della Pentecoste gli apostoli «escono dal Cenacolo» annunciando in ogni lingua le 
«meraviglie di Dio». L’azione missionaria dell’evangelizzazione rappresenta la dinamica che la 
comunità è chiamata a vivere d’ora in poi. Ciascuna comunità illuminata e confortata dall’azione 
dello Spirito Santo non può che essere una «comunità carismatica e missionaria». In particolare il 
dono ricevuto tocca la dimensione profetica della comunità cristiana: «cominciarono a parlare in 
altre lingue» in piena libertà e «parresia» (franchezza profetica). 
- In tal modo si porta a compimento la promessa auspicata da Mosè (cf Nm 11,29) ed annunciata da 
Gioele (Gio 3,1-5): un giorno tutto il popolo diventerà profeta e lo Spirito di Dio scenderà in 
ciascun credente. Tutti siamo chiamati a vivere nella forza attrattiva dello Spirito Santo, ciascuno 
secondo il dono ricevuto, al fine di edificare la Chiesa, tempio dello Spirito. 
 

f PAROLE-CHIAVE PER AIUTARE A PREGARE CON IL TESTO 
 

stava compiendosi / Pentecoste / un vento / riempì tutta la casa / lingue come di fuoco 
furono colmati di Spirito Santo / cominciarono a parlare / il potere di esprimersi / 
Gerusalemme / ogni nazione che è sotto il cielo / la folla / rimase turbata / fuori di sé per la 
meraviglia / parlare nella propria lingua nativa / grandi opere di Dio / «Che cosa significa 
questo?»  
 



 53 

' SALMO DI RIFERIMENTO PER «PREGARE IL TESTO»  
Salmo 47 

 
2Popoli tutti, battete le mani! Acclamate Dio con grida di gioia, 3perché terribile è il Signore, 
l’Altissimo, grande re su tutta la terra. 4Egli ci ha sottomesso i popoli, sotto i nostri piedi ha 
posto le nazioni. 5Ha scelto per noi la nostra eredità, orgoglio di Giacobbe che egli ama. 
6Ascende Dio tra le acclamazioni, il Signore al suono di tromba.  7Cantate inni a Dio, cantate 
inni, cantate inni al nostro re, cantate inni; 8perché Dio è re di tutta la terra, cantate inni con 
arte.  9Dio regna sulle genti, Dio siede sul suo trono santo. 10I capi dei popoli si sono raccolti 
come popolo del Dio di Abramo. Sì, a Dio appartengono i poteri della terra: egli è eccelso. 
 
 

	

 

PREGHIERA 
 

 
 

“Signore, oggi vengo dal tuo tenero cuore: 

da te che hai parole che mi infiammano il cuore, 

da te che riversi compassione sui piccoli e sui poveri, 

su coloro che soffrono e su tutte le miserie umane. 

Desidero conoscerti di più, contemplarti nel Vangelo, s 

tare con te e imparare da te e dalla carità con cui ti sei lasciato 

toccare da ogni forma di povertà. 

Ci hai mostrato l’amore del Padre amandoci senza misura con il tuo 

cuore, divino e umano. 

Concedi a tutti i tuoi figli la grazia dell’incontro con te. 

Cambia, plasma e trasforma i nostri piani, affinché possiamo 

cercare solo te, in ogni circostanza: 

nella preghiera, nel lavoro, negli incontri  

e nella nostra routine quotidiana. 

Da questo incontro, mandaci in missione: 

una missione di compassione per il mondo, 

dove tu sei la fonte da cui scaturisce ogni consolazione. 

Amen”. 

(papa Leone XIV) 


