CLAUDIO PALUMBO
Vescovo di Termoli-Larino

Lettera Pastorale

Ingredienti quaresimali per una buona Pasqua

Fratelli, Sorelle e amici dilettissimi in Cristo,

la Quaresima, il tempo forte e propizio per la conversione del cuore e della vita, e
appena iniziata. Essa e il kairos, il tempo designato nello scopo di Dio, per tutti noi, per me,
e per te. E il tempo dell’azione di Dio (Cf O. Cullmann, Cristo e il tempo. La concezione del
tempo e della storia nel Cristianesimo primitivo, Bologna, Il Mulino, 1965). E tempo che Dio
agisca! Come canta la liturgia cristiana orientale.

Vorrei, carissimo/a, che, nella tua liberta, prendessi con te questo piccolo ricettario di
ingredienti spirituali, che ci sostengono, nei quaranta giorni a venire, a cogliere piu
nitidamente la meta verso la quale siamo diretti: la Pasqual!

Ed ora eccomi a te.

La croce, anzitutto - Ti adoriamo o Cristo e Ti benediciamo, perché con la Tua santa croce
hai redento il mondo. Canteremo cosi nella «via crucis», e giustamente, perché il tempo di
Quaresima e anzitutto questa via che ci fa camminare dietro a Cristo e ripercorrere le sue
orme insanguinate fino al Golgota su cui la Croce e piantata, nuovo albero del nuovo Eden.
A lei e appeso il nuovo Adamo, nuovo frutto che ci dischiude alla conoscenza vera di Dio
rivelandoci il Padre ed il suo Amore.

Ma la croce e anche la vocazione di ciascuno. Siamo infatti chiamati a metterla, in
tutta liberta, al centro della nostra vita, facendo cosi la volonta di Dio. Realizzando cioe, per
la nostra vita, quel medesimo faro luminoso posto al crocevia di tutti i cammini degli
uomini. Sicurezza, dunque, per noi, per te e per me, e, al tempo stesso, ponte di
congiunzione alle gioie e ai dolori, alle angosce e alle speranze dell’intera umanita.

Si. Due sono gli amori del Cristo, disposti a modo di assi cartesiani: quello filiale, che
sale verso il Padre, e quello fraterno che si estende in orizzontale verso gli uomini. La croce,
come una strada a doppio senso di circolazione, conduce ad entrambi e, mirabilmente
sintetizzandoli, li riduce ad unita di Amore. Mentre ci porta al cuore di Dio, la croce ci porta
ad incontrare i dolori degli uomini, e viceversa: «Ovunque € una croce i € un Calvario e un
crocifisso. (...) Ogni uomo e croce e crocifisso insieme, e dove egli ¢, ivi si erge un calvario»
(P. Mazzolari, Sotto la croce, La Locusta, Vicenza 1972, 69.70).


https://it.wikipedia.org/wiki/Oscar_Cullmann

Stat crux dum volvitur orbis, dicevano i medievali. La croce € sempre i, fissa, mentre il
mondo continua a girare. Croce ¢ amare, Crocifisso ¢ amore. Testimonianza cristiana e
incarnazione dell'una e dell’altro assieme. Martirio nostro quotidiano, infatti, e amare Dio,
amare tutti, amare sempre! Alla fine della nostra vita saremo giudicati sull’” Amore (Cf Mt
25, 31-45).

Ama la tua croce. Non pretendere di cambiarne il nome. Oltre a quella che Dio ti da,
oltre a quella che anche gli uomini, i tuoi stessi fratelli, quelli della tua casa, ti preparano,
considera che forse, tante volte, c’e anche quella che ti sei preparata da solo: con il peccato.
Portala. Dietro al Cristo, che ti fa da cireneo. Fino al Calvario. Sali su di essa. Per la
crocifissione. Ne discenderai poi, con Cristo, anche tu. Per la resurrezione e la gloria
immortale.

Il cuore - E il luogo della lotta spirituale, sempre. In Quaresima specialmente. La lotta,
sostanzialmente, & tra la logica autocentrata del vecchio Adamo il quale, sedotto dal
Maligno, vuole farsi «come Dio» (Gen 3,5) e I'atteggiamento di Cristo, nuovo Adamo, il
quale pure «essendo in forma di Dio, non stimo un possesso geloso 1’essere come Dio, ma
svuoto se stesso, prendendo forma di servo e diventando partecipe dell'umanita» (Fil 2, 6-
7). All'innalzamento di sé, proprio del vecchio Adamo, si contrappone 1’abbassamento del
nuovo Adamo, che giunge fino alla umiliazione e alla vergogna della croce (Fil 2,8). Si
direbbe, in termini piu tecnici, che alla philautia si contrappone la kénosis.

La philautia. E la madre, la radice segreta di tutte le altre malattie spirituali, & un amore
di sé, pero ¢ un amore malato. Il peccato 1’ha capovolto in un amore di sé contro sé stessi. E
il punto di partenza di tutte quelle passioni, o pensieri malvagi, che Evagrio Pontico (ca 345-
399) elencava cosi: 1.- gastrimarghia (voracita, o follia/idolatria della gola e del ventre, in
rapporto con il cibo); 2.- porneia (lussuria); 3.- philargyria (avarizia, in rapporto ai beni e alle
cose); 4.- orghé (collera, in rapporto agli altri); 5.- lype (tristezza, in rapporto con il tempo);
6.- akedia (accidia, tristezza in rapporto con lo spazio); 7.- kenodoxia (cenodossia, o amore per
la vanagloria); 8.- hyperephania (superbia/orgoglio, in rapporto con Dio).

E una triste realtd presente in noi per conseguenza del peccato delle origini (Cf
Evagrio Pontico, Gli otto spiriti della malvagita. Sui diversi pensieri della malvagita, San Paolo,
Cinisello Balsamo (MI) 1996; E. Bianchi, Una lotta per la vita. Conoscere e combattere i peccati
capitali, San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 2012). Il Signore ci ha fatto buoni e vuole che noi
amiamo il suo progetto su noi stessi; la malattia spirituale e la perversione di qualcosa di
buono. Allora dobbiamo cercare la terapia per amare noi stessi in maniera giusta, conforme
al progetto del Signore. Mai disperare della Misericordia di Dio!! San Pio da Pietrelcina
diceva: «Comportati con Dio come con il mare: piu ti abbandoni e piu galleggi». San Paolo
apostolo ci invita ad armarci opportunamente per il combattimento spirituale,
consegnandoci un’armatura completa in sei pezzi: 1.- la cintura della verita; 2.- la corazza
della giustizia; 3.- i calzari del vangelo della pace; 4.- 1o scudo della fede; 5.- 'elmo della
salvezza; 6.- 1a spada della Parola di Dio (Cf. Ef. 6,10-20).

I1 silenzio - Se nella nostra societa «I'uomo e diventato un’appendice del rumore»
(Max Picard, 1888-1965), si fa sempre piu urgente 1'esigenza che ciascuno ritrovi la propria
umanita attraverso la riscoperta del silenzio.



Si tratta di apprendere I’antichissima arte di «ascoltare il silenzio». Impresa certo non
semplice, se gia Eraclito di Efeso (535-475 a.C.) definiva i propri simili come «incapaci di
ascoltare e di parlare». Se e diffusa I'impressione di aver compiuto passi in avanti nella
capacita di parlare, quanto ad ascolto sembriamo tornati indietro di secoli. Una necessaria
pedagogia dell’ascolto potra prendere le mosse solo dal silenzio. Proprio cosi: «ascoltare il
silenzio». Un ossimoro, si direbbe. Ma solo apparente. Esso € invece la chiave che apre il
mondo dell’ascolto autentico e della comprensione di cio che si sente. La tradizione
spirituale, non solo cristiana, ha sempre riconosciuto I'essenzialita del silenzio per una vita
interiore autentica. Il silenzio rende possibile 1’ascolto, I’accoglienza in sé tanto della parola
pronunciata, quanto della presenza di colui che parla. Tra i due amanti il silenzio e spesso
linguaggio molto pit eloquente, intenso e comunicativo delle parole. Il silenzio ci e
necessario da un punto di vista prettamente antropologico, perché 1'uomo, che e un essere
di relazione, comunica in modo equilibrato e significativo soltanto grazie all’armonico
rapporto fra parola e silenzio.

Ma abbiamo bisogno del silenzio anche dal punto di vista spirituale. Per la fede
ebraica e cristiana il silenzio € una dimensione teologica: sul monte Oreb, il profeta Elia
percepi di essere alla presenza di Dio non nel frastuono di venti, tuoni e terremoto ma solo
quando ascolto «la voce di un silenzio sottile» (1Re 19,12). Ignazio di Antiochia dira che
Cristo e «la Parola che procede dal silenzio». Il cristianesimo, infatti, contempla Gesu Cristo
come Parola fatta carne, ma anche come Silenzio di Dio. Gesu che nella sua passione «non
apre la sua bocca», sta come «pecora muta dinanzi ai suoi tosatori» (Is 53,7), fa del suo
silenzio un atto, un’azione dimostrativa di ci0 che e veramente forte: fa della sua stessa
morte un atto, il gesto di un vivente, affinché risultasse chiaro a tutti come dietro parola e
silenzio, cio che veramente salva € I’amore che vivifica I'una e l'altro. Il Cristo crocifisso e
I'icona del silenzio, e del silenzio di Dio. Anche la teologia, e la predicazione, devono
misurarsi con questo silenzio, se prima di parlare “di” Dio vogliono parlare “con” Dio onde
evitare la tentazione di ridurre il Dio di Gesu Cristo a idolo, a manufatto, a oggetto
manipolabile. E il silenzio della croce che riesce a dire l'indicibile: I'immagine del Dio
invisibile & nell'uomo appeso alla croce! E qui il magistero a cui attingere. (Cf E. Della Corte,
La custode del silenzio, (...) in: «Vivarium», 2 (Maggio-Agosto 2016) 233-238).

Non si tratta semplicemente dell’astenersi dal parlare o dell’assenza di rumori, ma
del silenzio interiore, quella dimensione che ci restituisce a noi stessi, ci pone sul piano
dell’essere, di fronte all’essenziale: «Il silenzio e custode dell’interiorita in quanto ci conduce
da una dimensione primaria e “negativa” di sobrieta, disciplina nel parlare o addirittura di
astensione da parole, a un livello piu profondo, di intensa vita spirituale: cioe al far tacere i
pensieri, le immagini, le ribellioni, i giudizi, le mormorazioni che nascono nel cuore. E il
difficile silenzio interiore, quello che trova il proprio ambito vitale nel cuore, luogo della
lotta spirituale. Ma proprio questo silenzio profondo genera l’attenzione, 1'accoglienza,
I"empatia nei confronti dell’altro. Il silenzio scava nel nostro profondo uno spazio per farvi
abitare l'alterita, per farne risuonare la parola e, al tempo stesso, ci dispone all’ascolto
intelligente, al parlare misurato, al discernimento di cio che brucia nel cuore dell’altro e che
e celato nel silenzio da cui nascono le sue parole. Il silenzio, allora, quel silenzio, suscita in
noi la carita, 'amore del fratello. «Il silenzioso diventa fonte di grazia per chi ascolta», aveva
affermato san Basilio. Per il cristiano, il rimando all’ascolto obbediente della Parola di Dio,

3



all’accoglienza del Verbo fatto carne e evidente ed estremamente eloquente» (Cf E. Bianchi,
La profezia del silenzio, in «Avvenire» 29 agosto 2013).

Bisogna che anche tu elegga subito il silenzio a tuo maestro interiore; che ne coltivi
con zelo la virtu che gli e propria; che ti lasci abitare da esso. Non averne paura, amane, anzi
il fascino, assaporalo. Immergendoti in esso potrai ascoltare la delicata brezza dello spirito.
Preferisci al silenzio la parola solo ad una precisa condizione: quando lo richiedano
congiuntamente verita e carita. Potrai farne, cosi, un alfabeto di misericordia; adoperarlo
come balsamo medicinale sulle ferite dei tuoi fratelli; potrai dare con esso spessore alla tua
anima. Il corpo abitato dal silenzio diviene rivelazione della persona. Adoperati, pertanto,
a far rinascere la stima del silenzio in te e nel tuo prossimo. La stima del silenzio! (Cf Breviario
romano, Domenica della Santa Famiglia, II lettura dell’Ufficio divino).

La preghiera - L’evangelista Giovanni che, nell'ultima Cena, riposa sul petto di Gesu,
e maestro di preghiera in quanto uomo di preghiera. Mentre gli altri evangelisti ci
istruiscono sulla vita attiva, Giovanni ci istruisce anche sulla vita contemplativa (Cf
Agostino, Sul consenso degli evangelisti, I, 5). Riposa anche tu sul petto del Signore Gesu, ad
imitazione di Giovanni. La preghiera appartiene all’etica naturale. La preghiera cristiana ha,
in pil, una sua specificita: € la misura del nostro discorso su Dio, € I'anima, il cuore
dell’esperienza religiosa e, al tempo stesso, € lo specchio sul quale si proietta la nostra idea
di Dio.

Diversi sono gli impedimenti alla preghiera nel nostro contesto socio-culturale:
I'individualismo; il rifiuto di tradizioni e istituzioni ritenute vincolanti, evidente nella
perdita del senso della preghiera come nel crollo di una visione religiosa del mondo e
dell’esistenza; la difficile comprensione della “gratuita”, nel cui ordine la preghiera e
iscritta, dentro una societa che vive sotto la dittatura dell’utile, del consumo, del tempo da
non perdere (Cf C. Geffre, La priére des hommes comme mystere de gratuité, in «Vie Spirituelle»,
152 (1998), 121-124); la penombra in cui vive 'impegno di una educazione alla preghiera
personale collegata al patrimonio della tradizione cristiana (Cf E. Bianchi, Contestazioni
attuali della preghiera, in Concilium 3 (1990), 72); la fossilizzazione dell'immagine di Dio,
sempre smentita, al pari delle appena citate negativita, dai Santi

Mettiti anche tu alla presenza di Dio. E da qui che inizia il movimento della preghiera.
Poi fai precedere la volonta di amare al dovere del fare. E il desiderio di incontrarLo che
conta, prima e piu dell’agire: «Dio esige di essere amato da noi non perché s’aspetti un
qualche frutto da questo amore ma perché I’amore con cui lo amiamo giova a noi. Aspetta
di essere amato perché noi ne abbiamo vantaggio e perché attraverso il merito dell’amore
otteniamo la beatitudine» (Ilario di Poitiers, Tractatus in psalmum II, 15,48).

Giovanni, che riposa sul petto di Gest, ci rimanda alla preghiera stessa di Gesu, una
preghiera necessaria perché riflette la vita. Una preghiera, quella di Gest, che: ¢ lode (egli si
sente ascoltato dal Padre); é domanda (perché il Regno si compia); é richiesta di rifugio e di
consolazione (molti lo odiano e altri lo fraintendono); e supplica (perché i suoi siano una sola
cosa e perché venga liberato dalla sofferenza imminente); ¢ abbandono pieno alla volonta del
Padre («non cio che voglio io, ma cio che vuoi tu» Mc 14, 36).

Riesamina in questo tempo di grazia anche la tua idea di Dio: «Per il filosofo Dio e
un oggetto, mentre per gli uomini di preghiera egli ¢ il soggetto. Essi (gli uomini in

4



preghiera, ndr) non aspirano a possederlo come un concetto di conoscenza, a essere
informati su di lui, come se egli fosse un fatto in mezzo ad altri fatti. Cio a cui essi anelano
e di essere totalmente posseduti da lui, di essere un oggetto della sua conoscenza e di esserne
coscienti. Il compito non e di conoscere l'ignoto, ma di esserne compenetrati; non di
conoscere, ma di essere conosciuti da lui, di esporre noi stessi a lui e non lui a noi; non di
giudicare e affermare, ma di ascoltare ed essere giudicati da lui» (Abraham Joshua Heschel,
L’uomo non e solo. Una filosofia della religione, Mondadori, Milano 2001, 115).

Il digiuno e le sue sorelle - Siccome il digiuno e «una delle fasi fondamentali cui
Cristo si sottopose, (....) nessuno puo pretendere di vivere nella piena maturita di Cristo o
che Cristo dimori in lui in tutta la sua statura se trascura il digiuno. (...) Da lui derivano
tutte le nostre opere: la nostra ascesi dalla sua ascesi, il nostro digiuno dal suo digiuno; il
nostro amore dal suo amore» (Matta El Meskin, Comunione nell’amore, Qigajon, Magnano
(Vc) 1986, 144.145).

Dunque: digiunare, come Cristo. Essere conformi a Lui, in tutto. Anche tu, in questa
Quaresima, sei invitato all’uso sobrio e delicato delle cose; ad avere misura nel trattare i beni
di creazione che il Signore Dio mette nelle tue mani come segni della sua gratuita e come
mezzi per la tua carita. Sant’Agostino spiegava ai suoi fedeli di Ippona e scriveva per tutti
che il frutto del digiuno e dell’astinenza deve essere dato in elemosina (Cf Discorso 209, per
I'inizio della Quaresima).

Piu in dettaglio si chiede a te, come a me, di fare un uso austero e generoso del
superfluo, di revisionare la tua vita a proposito dell’attaccamento ai beni di questo mondo,
sulla voracita del possesso, sul pericolo spirituale della ricchezza: «La ricchezza mi sembra
simile a una serpe: se uno non la prende di lontano, per la coda, gli si attacchera alla mano
e lo mordera» (San Clemente di Alessandria, Il Pedagogo, 111, 6).

Il tuo digiuno non sia immiserito in una anemica pratica di privazioni corporali. Sia
invece sempre animato e reso fecondo dalla corrispondenza di altre due realta sorelle:
preghiera e misericordia: «Queste tre cose, preghiera, digiuno, misericordia sono una cosa
sola e ricevono vita I'una dall’altra. Il digiuno € I’anima della preghiera e la misericordia la
vita del digiuno» (San Pietro Crisologo, Discorso 43).

Padre, ho peccato! - Il Padre ci ama per quel che siamo e volge al bene anche i nostri
difetti. Tra i due figli del “Padre misericordioso”, il figlio minore, esempio di conversione,
viene ricordato proprio per il suo difetto reso santo e buono dallo sguardo amorevole e dal
perdono del Padre. Perché il Padre & un padre che attende e prepara. E un Padre della
Speranza (Cf Mt 7, 7-12).

La speranza, carissimo/a, ti spinga a muovere i tuoi passi sulla via sacramentale della
penitenza. E la via per la quale verra a te la grazia e sentirai, con sicurezza di fede, di essere
riconciliato con Dio, con i fratelli, con te stesso. Celebra la penitenza. Assaporerai la bellezza
e la bonta di essere un risuscitato!! Si. Nell’ordine della grazia tu questo sei, da cima a fondo,
un essere di misericordia!!

Presentati a Cristo misericordioso il quale, nella persona del sacerdote, ti accoglie, ti
perdona, ti abbraccia. Presentati per sperimentare I'incontro di due grandezze: quella di
Dio, sempre fedele alle sue promesse, e la tua. Si, la tua. L'uomo piu grande, I'uomo piu

5



alto, e quello che sa mettersi in ginocchio dinanzi ad un sacerdote ed ha il coraggio di
confessare: ho peccato!!

Non scoraggiarti o sgomentarti al pensiero: «ma poi ricadro negli stessi peccati». 11
Santo Curato d”Ars (1786-1859), uno dei piu grandi confessori della storia della Chiesa, era
solito ripetere alle migliaia dei suoi penitenti, fra le diverse altre, queste celebri esortazioni:
«Nostro Signore é sulla terra come una madre che porta il suo bambino in braccio. Questo bambino
e cattivo, da calci alla madre, la morde, la graffia, ma la madre non ci fa nessun caso; ella sa che se lo
molla, il bambino cade, non puo camminare da solo. Ecco come e nostro Signore; Egli sopporta tutti
i nostri maltrattamenti, sopporta tutte le nostre arroganze, ci perdona tutte le nostre sciocchezze, ha
pieta di noi malgrado noi. (...) L'uomo é creato per amore e non puo vivere senza amore. (...) Le
vostre colpe sono come un granello di sabbia rispetto alla grande montagna della misericordia di Dio.
(...) La misericordia di Dio e come un torrente straripato; trascina i cuori al suo passaggio».

Non scoraggiati percio. Pensa invece come il Padre, con la sua sorprendente
misericordia, puo chiudere il tuo infelice esodo di «figliuol prodigo»; come il Figlio, col
sangue sparso sulla croce, puo risanare le ferite inferte dal peccato sulla tua anima; come lo
Spirito, col suo amore illimitato, possa corrispondere appieno alla tua sete di tenerezza. La
Trinita Santissima, come vedi, vuole entrare in azione in te!!

Dunque: celebra il sacramento della penitenza. Inginocchiati spesso, in questi giorni
di Quaresima, ai piedi del sacerdote, per lasciarti assolvere dai tuoi peccati: «nel nome del
Padre, del Figlio e dello Spirito Santo».

Abbandonato in Dio - Combatti la tentazione di possedere te stesso. E la radice di
ogni scelta peccaminosa. Essa indebolisce in te il senso della signoria del Padre; oscura il
senso del primato di Cristo; spegne il senso della compagnia dello Spirito.

Combatti strenuamente, aiutato anche dal tuo padre spirituale come dal tuo
confessore, per rinvigorire e recuperare il senso spirituale dell’abbandono all” Altro. Gia.
Proprio cosi. Considera infatti come siamo stati creati da un Altro, il Padre; siamo stati
redenti da un Altro, il Figlio; siamo stati santificati da un Altro, lo Spirito.

Bisogna recuperare, carissimo/a, il senso dell’abbandono!! Cio proprio con l’affidare
la nostra vita al cuore del Padre, alle mani trafitte del Crocifisso, all'intima amicizia dello
Spirito. Ma la chiave e Cristo: «Perché ci si possa veramente fidare di un uomo, si esige la
sua parola. Anche Dio ci ha dato la sua parola: Cristo» (S. Kierkegaard, Diario (1834-1839),
a cura di C. Fabro, II, Morcelliana, Brescia 1980, 79).

Come Cristo sulla croce, anche tu rinuncia ad essere un ostinato padrone di te stesso:
sarai capace di servire la pieta verso tutti. Dinanzi a lui, servo di misericordia, che ha
sigillato la sua vita terrena con la piti radicale consegna al Padre («Nelle tue mani consegno
il mio spirito» Lc 23,46), ripeti piu1 volte, con sempre rinvigorito stupore: «Mi ha amato e ha
consegnato sé stesso per me» (Gal 2,20).

Confida perdutamente in Dio. Consegnati a lui. Abbandonati alle mani di un Dio
fedele. Rimedia al disagio devastante della tua insicurezza con un definitivo atto di
affidamento a Dio, per ri-nascere dal suo “grembo” santissimo.

Contemplando la solitudine — Ricordiamo tutti il breve, ma celebre e intenso
componimento poetico del Quasimodo (1901-1968): «Ognuno sta solo sul cuor della terra /

6



trafitto da un raggio di sole:/ ed e subito sera», cosi come quelli del berbero Si Mohand ou-
Mhand (1848-1905): «Non riesco a tener dietro a questo mondo / ed e subito sera / per quanto
corra non riesco a raggiungerlo». Essi dicono della drammatica solitudine dell'uomo, come
della brevita della vita nell’alternarsi di gioia e dolore.

Ebbene: c’e solitudine e solitudine, carissimo/a (Cf R. Latourelle, L'uomo e i suoi
problemi alla luce di Cristo, Cittadella Editrice, Assisi 1995). Contemplando Gesu
nell’esperienza spirituale del deserto (Cf Lc 4,42), impegnato a soffrire, con intenzione
redentiva, la solitudine messianica della sua «ora», si comprende come bisogna assumere e
coltivare quella solitudine necessaria alla causa del Regno e della salvezza. Cosi non sarai
solo. O meglio: con Cristo non saranno solitarie né la vita, né la morte: «Nessuno di noi,
infatti, vive per se stesso e nessuno muore per se stesso, perché se noi viviamo, viviamo per
il Signore, se noi moriamo, moriamo per il Signore. Sia che viviamo, sia che moriamo, siamo
dunque del Signore. Per questo infatti Cristo e morto ed e ritornato alla vita: per essere il
Signore dei morti e dei vivi». (Rm 14,7-9).

A questa duplice compagnia di Cristo, che viviamo nel tempo, si aggiunge, come
terza, quella eterna, quando la nostra solitudine sara vinta per sempre: allora «saremo
sempre col Signore» (1 Ts 4,17).

Gesl ha detto: «lo saro con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo» (Mt 28,20), cosi
come ha detto anche: «Mi lascerete solo, ma io non sono solo perché il Padre € con me» (Gv
16,32). Rifletti alquanto muovendoti tra queste due affermazioni di Gesu.

La solitudine, quella procurata dagli uomini, diventa insopportabile e schiacciante
quando non ci si lascia pervadere dalla presenza quotidiana del Signore Gesu. Non ti dice
nulla la presenza reale di Gesu nell’Eucarestia? Non e questa la presenza anche piu
personale e piu intima di Dio con gli uomini? Non c’eé un Padre che veglia sui tuoi giorni?
Né uno Spirito come 1’Amico piu affidabile? Davvero, poi, non c’e un fratello sulla soglia
della tua vita?

Nella solitudine, quella grande e necessaria, invece, puoi contemplare la prossimita
di un Dio trinitario!!

No alla solitudine subita con rassegnazione; patita con rancore; vissuta con
compiaciuto avvilimento; coperta dal rimbombo di parole inautentiche e da rumori
dissipanti.

Si, invece, alla solitudine che chiama a conversione; che e prova purificatrice; che
invita a ricordarsi di Dio e a far ricorso a lui; che fa crescere grandi anime per Cristo e per il
suo Regno. Si alla solitudine abitata!!

Insieme, solidarmente - Ce lo ha indicato proprio Gesu, quando ci ha insegnato a
pregare e a cominciare col dire: «Padre nostro». Nota bene: nostro!! E come dire che esiste
una solidarieta di fondo, un dono del Padre che va sempre invocato da tutti per la salvezza
eterna. Papa Francesco lo ha ancora una volta eloquentemente ricordato nell” omelia in
Santa Marta del 18 febbraio 2019.

Tu pratichi questa solidarieta per la salvezza? Anche a te, un giorno, Dio domandera:
«dov’e tuo fratello?». In altre parole, il Cristo giudice chiedera severo conto della sorte dei
fratelli e sorelle posti al tuo fianco, prima per una compagnia di grazia, poi per una di gloria.
Sono i tuoi compagni di via; sono I'immagine del volto di Cristo. Ad essi tu sei collegato.

7


https://it.wikipedia.org/wiki/Si_Mohand_ou-Mhand
https://it.wikipedia.org/wiki/Si_Mohand_ou-Mhand

Con loro sei chiamato a vivere il progetto creazionale, a compiere la sequela cristiana, a
condividere la fatica dei giorni e dell’ascesa.

Ecco la presenza ed il ruolo della comunita cristiana: un luogo di amore e di custodia
dei fratelli, capace di muoversi tra i poli dell’accoglienza e della convivialita attraverso una
fraternita che abbia sguardi attenti e mani solidali.

Piu che essere il crocifissore di tuo fratello, proponiti risolutamente di esserne il
cireneo!! E se non fai in tempo ad aiutarlo a portare la croce, perché lo trovi gia ad essa
crocifisso, sii capace di pieta, per aiutarlo a discendere da essa. Ricorda: mai senza l’altro!!

Abbi cura di te - Come sarebbe bello se, al termine dell’itinerario quaresimale, tu
decidessi di partecipare ad un corso di Esercizi spirituali, proprio per arrivare nel profondo
di te stesso.

Se sei gia abituato a farli, non disdegnare esperienze piul intense. Semmai 1i avessi
interrotti, riprendili, coraggiosamente; ritroverai il bandolo della tua vicenda spirituale.
Abbi cura di te!! Gli esercizi aiutano tanti cristiani (sacerdoti, religiosi e religiose, laici,
coppie di sposi e famiglie) a rimettere ordine nella loro vita per poter meglio rispondere a
Dio, il quale ci chiama alla santita: «Siate santi, perché io, il Signore Dio vostro, sono santo»
(Lv 19, 2), oppure: «Siate voi dunque perfetti come e perfetto il Padre vostro celeste» (Mt 5,
48)».

Esercitando lo spirito in modo serio, ecco che la tua vita comincera a ruotare
sull’essenziale: la imitazione di Cristo. Scoprirai sempre meglio come potrai piacere a Dio;
come ridefinire la tua identita umana e cristiana; potrai riattivare i tuoi codici battesimali e
rifocalizzare la tua appartenenza alla Chiesa. Si. Alla Chiesa. Al corpo mistico di Cristo,
comunita di salvati e di salvezza, costituita tale proprio in virtu di quella non debole
analogia al Mistero del verbo incarnato (Cf Lumen gentium, 8). Tutta relativa al Cristo, di cui
essa e sacramento, e tutta relativa agli uomini, per i quali essa € sacramento di salvezza. In
una parola, con i tuoi Esercizi, apprenderai l’arte di essere, anche preparandoti a “sorella
morte” che, auguro a me e a te, di incontrare maturi nelle virtu del Regno, dopo un cammino
fatto alla luce del Cero pasquale, in compagnia di quanti il buon Dio ha posto al nostro
fianco come compagni di viaggio.

Con pazienza — Tra i celebri calembour del grande Toto ricorderai senz’altro questo:
«ogni limite ha una pazienza». La battuta ha una sua verita di fondo, tanto piu evidente se
il limite che ci prefiggiamo di raggiungere e molto alto: la costruzione del Cristo, Figlio di
Dio, in noi.

E un processo graduale che richiede molta pazienza e tempo. Anche quando il
Signore si presento d’improvviso a Paolo sulla via di Damasco, ci vollero, per 1'antico
persecutore della Chiesa, lunghi anni di interiorizzazione da trascorrere nel silenzio di Tarso
perché quel repentino fulgore si inverasse nella sua vita. D’altra parte cosi leggiamo nella
Scrittura santa: «Il Signore tuo Dio scaccera a poco a poco queste nazioni dinanzi a te: tu
non le potrai distruggere in fretta, altrimenti le bestie selvatiche si moltiplicherebbero a tuo
danno» (Dt 7,22).

Tieni a mente: a poco a poco. Anche per rispondere ad una domanda che potrebbe
sorgere nel tuo animo: perché il Signore non guarisce in un solo istante quei pensieri

8



negativi di cui, poco fa, ci ha parlato Evagrio Pontico? Lo fa con le malattie fisiche, dunque
perché non lo fa con quelle spirituali?

Se vuoi rispondere a questa domanda devi capire che la perfezione non consiste
nell’assenza di difetti, ma nella perfezione dell’amore. E quanto chiediamo nella preghiera
eucaristica della Messa per la Chiesa: «rendila perfetta nell’amore». Gli e che, a volte, Dio ci
lascia combattere anche tutta una vita contro certi difetti e inclinazioni cattive affinché
dentro di noi si affini sempre di piu il nostro amore: e la cosa che ai suoi occhi conta piu di
tutto!!

Se, poi, certe malattie spirituali sono profondamente incarnate, quasi strutture
portanti della nostra personalita, non possono essere estirpate fintantoché non sia stata
costruita in noi una struttura “alternativa”, tale che consenta di sostenere la persona quando
la struttura malata & stata abbattuta. Altrimenti si rischia di fare assai peggio, come il
versetto del Deuteronomio, appena citato, insegna: «altrimenti le bestie selvatiche si
moltiplicherebbero a tuo danno».

Gradualita della crescita «di gloria in gloria» (2Cor 3,18). Poco a poco. Con grande
pazienza. Si cadra piu volte prima di arrivare, ma si impara piu dalle cadute che dai passi
fermi. L’'importante € mantenere costante la direzione, la tendenza della nostra vita verso
Dio. Come riteneva Nikolaj Berdjaev (1874-1948) nei suoi scritti, cio che & perfetto non puo
essere in alcun modo detto cristiano. E a ragione. L’onnipotenza divina si manifesta proprio
attraverso le nostre ferite, fragilita, difetti: «quando sono debole & allora che sono forte»
(2Cor 7,10).

Dunque: per realizzare 1'obbiettivo della vita, non cercare di essere forte, ma, con
pazienza e con gioia, assumi la tua debolezza, affidandoti con ferma speranza ad un Dio che
e Padre!!

Per terminare — Ci lasciamo nel segno della speranza, carissimo/a. Quella del nostro
padre Abramo. Quella di Maria, madre di Gesl, come della Maddalena che incontra il
Risorto. Quella dei santi e delle anime pie. La tua, e la mia.

Il cammino di preghiera, di penitenza e di carita appena intrapreso in vista della
Pasqua, serva proprio a ricostruire, motivare e fortificare la speranza. Quella che cresce, per
intenderci, solo dentro il sepolcro vuoto di Cristo.

Cosi ti benedico, mentre ti affido a Maria, madre della speranza e raggiante testimone
della Pasqua. Ipsa propitia pervenis !

Termoli, 18 febbraio 2026

Mercoledi delle ceneri
Tuo

+ Claudio, vescovo



